

مَجَلَّة فَصَلِيَّة مُحَكَّمَة

تُعَنَى بِعُلِوْمِكِاتِ نَهْجُ الْبَلاعَةِ وَبِنَايَةِ الْبَلاعَةِ وَبِنِينَةِ الْبَلاعَةِ وَبِنِينَةِ الْإِمْلِمُ إِمْ عِلَى وَفِي فَالْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ

تَصْدُرُعَنِ

الأمانة العَامَّة للعَبَة الْحُسَيْنيَّة الْمُقَدَّسَة وَلَّحُسَيْنيَّة الْمُقَدَّسَة مُؤْمِ الْمَلاغَة

مُجازَةٌ من وِزارَةِ التَّعْليمِ العالي والبَحْثِ العِلْميّ مُعْتَمَدةٌ لأغراضِ التَّرْقِيَةِ العِلْمِيّة

السنة الخامسة – العدد الحادي عشر ربيع الثاني ١٤٤٢ هـ – تشريز الثاني ٢٠٢٠م



الترقيم الدولي: 1313–2414 ISSN

العنوان: العراق - كربلاء المقدسة - شارع السدرة

مجاور مقام علي الأكبر عليه السلام

مؤسسة علوم نهج البلاغة

رقر الإيداع في دار الكنب والوثائق العراقية ٢١٧٨ لسنة ٢٠١٦م

للمعلومات والاتصال

٠٧٢٨٢٤٣٦..

.٧٨١٥.١٦٦٣٣

الموقع الإلكتروني: www.inahj.org

البريد الإلكتروني: info@inahj.org

تنويه: إن الأفكار والآراء الواردة في أبحاث هذه المجلة تعبر عن وجهة نظر كتَّابها ولا تعبّر بالضرورة عن وجهة نظر العتبة الحسينية المقدسة.





#### بطاقة فهرسة

المصدر الفهرسة: IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda.

رقم تصنیف LC بقم تصنیف LC: LC

الرقم العالمي ١٣١٣ – ٢٤١٤.

للدوريات(ردمد): المبين: مجلة فصلية محكمة تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي (عليه

السلام) وفكره.

بيان المسؤولية: مؤسسة علوم نهج البلاغة، الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة.

بيانات المطبعة: الطبعة الأولى.

بيانات النشر: كربلاء: العتبة الحسينية المقدسة- مؤسسة علوم نهج البلاغة، ١٤٤٢ه = ٢٠٢٠م

الوصف المادي: مجلد.

سلسلة النشر: (مؤسسة علوم نهج البلاغة؛)

تبصرة دورية: الوصف مأخوذ من: السنة الخامسة، العدد الحادي عشر (١٤٤٢هـ-٢٠٢٠م)

تبصرة دورية: فصلية.

موضوع شخصي: علي بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٣ قبل الهجرة- ٤٠ هجرياً- سيرة-

دوريات.

موضوع شخصي: الشريف الرضي، محمد بن الحسين بن موسى، ٢٥٩- ٤٠٦ هجرياً - نهج البلاغة - شرح-

دوريات.

موضوع شخصي: علي بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٣ قبل الهجرة- ٤٠ هجرياً- أحاديث-

وريات.

مصطلح موضوعي: البلاغة العربية- دوريات.

مصطلح موضوعي: الإسلام- دوريات.

مصطلح موضوعي: عقائد الشيعة الإمامية- دوريات.

مؤلف إضافي: الشريف الرضي، محمد بن الحسين بن موسى، ٢٥٩- ٤٠٦ هجرياً- نهج البلاغة-شرح-

دوريات.

عنوان إضافي: نهج البلاغة. شرح. دوريات.

مّت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة

# Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development Department



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي دائرة البحث والتطوير

 No.:
 10669 / 4 تابیت

 Date:
 2019/11/10

#### ديوان الوقف الشيعي / الامانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة

#### م/ مجلة المبين

# السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...

أشارة الى كتابكم المرقم ٢١٤٤٣ في ٢٠١٩ / ٢٠١٩ بشأن اعتماد مجلتهم التي تصدر عن مؤسسة علوم نهج البلاغة التابعة للعتبة الحسينية المقدسة واعتمادها لأغراض الترقيات العلمية وتسجيلها ضمن موقع المجلات العلمية الاكاديمية العراقية ، حصلت موافقة السيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي بتاريخ ٢٠١٩ / ٢٠١٩ على أعتماد المجلة المذكورة في الترقيات العلمية والنشاطات العلمية المختلفة الاخرى وتسجيل المجلة في موقع المجلات الاكاديمية العالمية العراقية .

للتفضل بالاطلاع وابلاغ مخول المجلة لمراجعة دائرتنا لتزويده بإسم المستخدم وكلصة المرور ليتسنى له تسجيل المجلة ضمن موقع المجلات العلمية العراقية وفهرسة اعدادها ... مع التقدير.

أ.د. غسان حميد عبدالمجيد

المدير العام لدائرة البحث والتطوير

Y.19/11/ \.

#### <u>نسخة منه الى :</u>

- مكتب السيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي / أشارة الى موافقة سيادته المذكورة أعلاه والمثبتة على اصل مذكرتنا المرقم
   ب ت م٤/ ٧٦٨٠ في ٧٦٨٠/٧ للتفضل بالإطلاع ... مع التقدير .
  - قسم المشاريع الريادية / شعبة المشاريع الالكترونية / التفضل بالعلم واتخاذ مايلزم ... مع التقدير
    - قسم الشؤون العلمية / شعبة التاليف والنشر والمجلات / مع الاوليات .
      - الصادرة

مهند ، أنس ۷ / تشرين الثان*ي* 

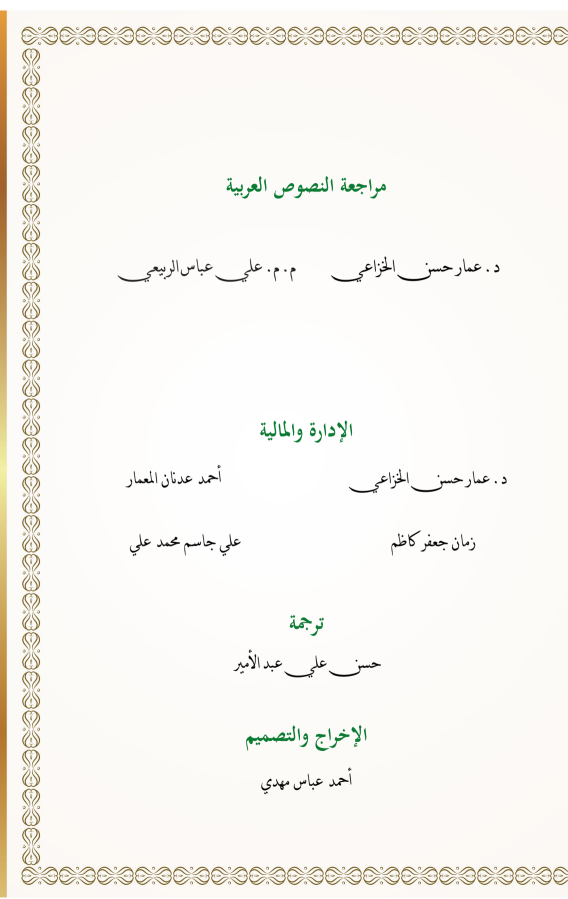
رَئِينَ الْتَجْرِيرِ أَ.د. بَهِ الْمُحَالِيَّةِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِينِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِيَةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيقِيقِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيقِيقِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيقِيقِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحَالِيةِ الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِي الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحَالِيقِ الْمُحْلِيقِ الْمُحَا 8

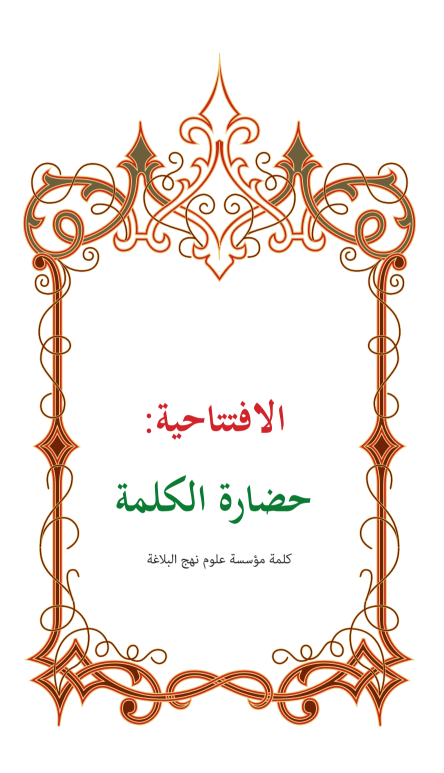
مُكِيْرُلْتَ جُرِيْرُ أَ. د. بَيْ إِنْ مَا يُكُولُ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيِّةِ الْمَالِيِّةِ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ السَّرِيَةِ الْمُالِيَةِ السَّرِيةِ الْمُعْلُومِ الْإِنْسَالِيَةِ السَّرِيةِ الْمُعْلُومِ الْإِنْسَالِيَةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ الْمُعْلُومِ الْإِنْسَالِيَةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ الْمُعْلُومِ الْإِنْسَالِيَةِ السَّرِيةِ السَّرِيقِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ السَّرِيةِ السَّرِيقِ السَّرِيقِ السَّرِيةِ السَّرِيقِ السَّرَاقِ السَّرَاقِ السَّرِيقِ السَّرَاقِ السَ

أ. د. عبد على سفيح الطائي أ. د. صلاح مهدي الفرطوسي مستشار وزارة التربية - فرنسا جامعة روتردام الإسلامية- هولندا أ. د. جواد كاظم النصر الله أ. د. عبد الحسين عبد الرضا العمري جامعةذي قار-كلية الآداب جامعة البصرة- كلية الآداب أ. د. حسين علي الشرهاني أ. د. محمد حسنين النقوي جامعة ذي قار- كلية التبية للعلوم الإنسانية جامعة بهاء الدين- باكستان أ. د. مصطفى كاظم شغيدل أ. د. حسن حميد الفياض جامعة بغداد-كلية الآداب جامعة الكوفة - كلية التربية الأساسية

أ. م. د. نعمة دهش فرحان الطائي أ. م. د. أحمد حسين عبد السادة جامعة بغداد-كلية التربية للعلوم الإنسانية

> م. د . حيدر هادي خلخال الشيباني مديرية التربية – النجف الأشرف





## بِشْ مِلْ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِهِ

الحمد لله على ما أنعم وله الشكر بما ألهم والصلاة والسلام على خير النعم وأتمها محمد وآله الأخيار الأطهار.

مّا بعد:

فإنّ لكلِّ أمة حضارتها التي تفتخر بها على غيرها من الأمم، ولكلِّ حضارة رجالها الذين بنوها بالفكر والعمل والجد والاجتهاد، ولكلِّ حضارة شواهدها الشامخة وعلاماتها القائمة، وهي تحاكى الأجيال على كرور الأيام أنّ هاهنا كانت أمة.

ولكن ليس كلُّ من رأى حضارة أمة تَفكر في حالها، واعتبر بأخبارها وأفول نجمها، ولكن ليس كلُّ من رأى حضارة أمة تَفكر في حالها، واعتبر بأخبارها وأفول نجمها، ولم يبق منها سوى مواضع الأطلال، تصهرها أشعة شمس النهار، وتغزوها الأمطار، وتندب حالها الأطيار التي اتّخذتها أوكاراً لأعشاشها، ومأوى لفراخها، وكأنّ قدرها قد حتّم عليها أن لا يلحظها سوى فراخ هزيلة، وزواحف دخيلة، تجوب شقوق جدران هياكل الحضارة، وهي تُؤُذُّ بأصواتها لتدعو الإنسان أنّ هاهنا كانت أمة.

ولكننا هنا في حضارة ليست كغيرها من الحضارات، فشموخها قائم في الأذهان وعلاماتها حاضرة في القلوب، وهياكلها تشد الأرواح لتهفو إليها أسيرة لأمرها، ومنقادة لنهيها تغفو على المعنى هنا، وترتشف الدلالة هناك، وتنتشي العبرة هنالك، فضلاً عن حيرتها في نسق التعبير وجمالية المغزى وقوام الجملة، إننا في حضارة الكلمة، كلمة أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (عليه الصلاة والسلام)، تلك الحضارة التي عجزت عن محوها الأنداد من الأعراب والأعاجم، فتكسرت على جدران حقائقها المعاول، وتقهقرت بساحات معارفها الفطاحل، ويئست عن بلوغ مغزاها الأعاظم.

لأنها حضارة الكلمة.. كلمة أمير المؤمنين الإمام علي (عليه السلام) الذي لم يزل صدى دعوته مردداً «أن هاهنا علماً جماً لو أصبت له من حملة».

ومن هنا: اتّخذت مؤسسة علوم نهج البلاغة منهجها في النهوض بهذا

التراث المعرفي الذي اكتنزه كتاب نهج البلاغة، فقامت بتأسيس مجلة علمية فصلية مُحكَّمة مُعنتَمَدة لأغراض الترقية العلمية في المجال الأكاديمي، تهدف إلى استنهاض الأقلام العلمية والفكرية للارتشاف من معين علوم الإمام على بن أبي طالب (عليه السلام).

وكتاب نهج البلاغة الذي يعد بوابة يلج منها أهل الفكر والبحث إلى حضارة الكلمة، كلمة الله ورسوله (صلّى الله عليه وآله وسلم) وقرآنه الناطق علي بن أبي طالب (عليه السلام).

لذا:

تدعو أسرة (مجلة المبين) المفكرين والباحثين في الجامعات والحوزات العلمية إلى الكتابة فيها والإسهام في رفدها بالأبحاث العلمية والدراسات المعمقة؛ ليدلوا بدلائهم في رياض معين حضارة الكلمة الفياضة فتنتشي الأرواح، وتقر العيون، وتأنس النفوس، وهي تجوب بين أروقة علومها العديدة، وحقول معارفها الجمة.

ولا سيما أنّ (المبين) تُعدّ أوَّل مجلة علمية محكمة في العالم الإسلامي مختصة بعلوم كتاب نهج البلاغة، وسيرة الإمام علي (عليه السلام) وفكره.

سائلين الله تعالى التوفيق والتسديد لإدامة هذا الصرح المعرفي، ونسأله بلطفه وسابق رحمته، وخير نعمه وأتمها محمد وآله أن يديم علينا فضله وفضل رسوله الكريم وهو القائل وقوله حق ووعده صدق:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آَتَاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللهُ سَيُؤَتِينَا اللهَ مِنَ فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللهِ رَاغِبُونَ ﴾ الاسراء -٥٩-.

اللهم إنا إليك راغبون ولفضلك وفضل رسولك سائلون، والحمد لله رب العالمين...



رئيس مؤسسة علوم نهج البلاغة

# سياسة النشر في مجلة المبين

- 1. مجلة (المبين) مجلة فصلية محكمة، تصدر عن مؤسسة علوم نهج البلاغة للعتبة الحسينية المقدسة وتستقبل البحوث والدراسات للمؤلفين من داخل العراق وخارجه التي تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره في مجالات المعرفة كافة:
- يكون البحث المقدم للنشر ملتزم بمنهجية واخلاقيات البحث والنشر العلمي وخطواته المتعارف عليها عالمياً.
- 7. أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً أو حاصل على قبول للنشر أو قدم للنشر . في مجلة أخرى ويقوم الباحث بتوقيع تعهد خاص بذلك.
- ٤. لا تقوم المجلة بنشر البحوث المترجمة إلا بتقديم ما يثبت موافقة المؤلف الأصلى وجهة النشر على ترجمة البحث ونشره.
- ٥. يتحمل مؤلف البحث المسؤولية الكاملة عن محتويات بحثه المرسل للنشر،
   وتعبر البحوث عن آراء مؤلفيها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
  - ٦. يخضع ترتيب البحوث في المجلة لاعتبارات فنية تتعلق بهوية المجلة.
- ٧. يبلغ المؤلف باستلام بحثه من قبل المجلة خلال مدة لا تتجاوز العشرة أيام اعتباراً من تاريخ الاستلام.
- ٨. يبلغ المؤلف بالموافقة أو عدم الموافقة على نشر بحثه في المجلة خلال فترة
   لا تتجاوز الشهرين اعتباراً من تاريخ استلام البحث من قبل المجلة.
  - ٩. لا تعاد البحوث غير المقبولة للنشر إلى مؤلفيها.
- ١٠. يلتزم المؤلف بإجراء التعديلات اللازمة على بحثه ووفق تقارير هيأة التحرير أو المقيمين وإعادته الى المجلة خلال فترة أسبوع من تاريخ استلامه للتعديلات.

11. جميع البحوث المقدمة للنشر تخضع لعملية التقييم العلمي من قبل ذوى الاختصاص.

١٢. تخضع جميع البحوث المقدمة للنشر إلى فحص الاستلال الالكتروني.

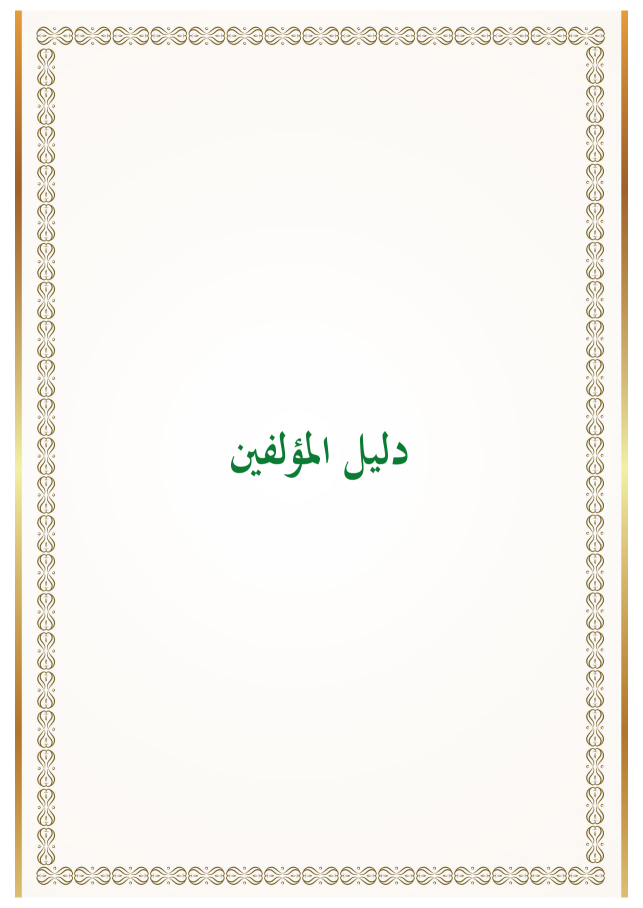
17. تنقل حقوق النشر والطبع والتوزيع الورقي والالكتروني للبحوث الى المجلة ووفق صيغة تعهد يقوم المؤلف بتوقيعها ولا يحق لأية جهة أخرى إعادة نشر البحث أو ترجمته وإعادة نشره إلا بموافقة خطية من المؤلف ورئيس هيأة التحرير مجلة المبين.

11. لا يجوز للمؤلف سحب بحثه بعد صدور قرار قبول النشر، ويجوز له سحب البحث قبل صدور قرار قبول النشر وبموافقة السيد رئيس هيأة التحرير حصراً.

10. يمنح المؤلف ثلاث مستلات مجانية مع نسخة من العدد الذي نُشر فيه بحثه.

١٦. يتوجب على المؤلف الإفصاح عن الدعم المالي أو أي من أنواع الدعم الأخرى المقدمة له خلال إجراء البحث.

١٧. يتوجب على المؤلف إبلاغ رئيس التحرير عند اكتشافه لوجود خطأ كبير في البحث أو عدم دقة بالمعلومات وأن يساهم في تصحيح الخطأ.



ا. تستقبل المجلة البحوث والدراسات التي تكون ضمن محاورها المبينة
 في سياسة النشر.

٢. أن يكون البحث المقدم للنشر أصيلا ولم يسبق نشره في مجلة أو أي وسيلة نشر أخرى.

٣. يعطي المؤلف حقوق حصرية للمجلة تتضمن النشر والتوزيع الورقي
 والالكتروني والخزن وإعادة الاستخدام للبحث.

٤. لا تزيد عدد صفحات البحث المقدم للنشر عن عشرين صفحة.

٥. ترسل البحوث إلى المجلة عبر بريدها الالكتروني:

#### Almubeen.mag@gmail.com, inahj.org@gmail.com

آو (LaTeX) وبحجم المرسل للنشر ببرنامج الـ (word) أو (LaTeX) وبحجم صفحة (A4) وبهيأة عمودين منفصلين ويكتب من البحث بنوع خط Simplified Arabic

 ٧. يقدم ملخص للبحث باللغة الإنكليزية وفي صفحة مستقلة وان لا يتجاوز (٣٠٠) كلمة.

٨. أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على المعلومات الآتية:

- عنوان البحث.
- اسم المؤلف / المؤلفين وجهات الانتساب.
  - البريد الالكتروني للمؤلف / المؤلفين.

- الملخص.
- الكلمات المفتاحية
- ٩. يكتب عنوان البحث متمركزاً في وسط الصفحة وبنوع خط:

.Bold 16 وحجم Simplified Arabic

- 10. يكتب اسم المؤلف / المؤلفين متمركزاً في وسط الصفحة وتحت العنوان وبنوع خط Bold 14 وبحجم Bold 14.
- 11. تكتب جهات الانتساب للمؤلفين بنوع خط Simplified Arabic وبحجم Bold 12.
  - ١٢. يكتب ملخص البحث بنوع خط Simplified Arabic وبحجم:
    - .Italic ,Bold 12
- ١٣. تكتب الكلمات المفتاحية التي لا يتجاوز عددها عن خمسة كلمات بنوع خط Simplified Arabic وبحجم 12 Italic.
- 11. جهات الإنتساب تثبت كالآتي (القسم، الكلية، الجامعة، المدينة، البلد) وبدون مختصرات.
  - ١٥. عند كتابة ملخص البحث، تجنب المختصرات والاستشهادات.
    - ١٦. عدم ذكر اسم المؤلف/ المؤلفين في متن البحث على الاطلاق.
- 1٧. تراعى الأصول العلمية المتعارف عليها في كتابة الهوامش للتوثيق والاشارة بذكر اسم المصدر ورقم الجزء والصفحة، مع ضرورة أن تكون مرقمة ترقيماً

متسلسلا وتوضع في نهاية البحث. ١٨. يلتزم المؤلف بالشروط الفنية المتبعة في كتابة البحوث العلمية من حيث ترتيب البحث بفقره وهوامشه ومصادره، كما يجب مراعاة وضع صور المخطوطات (للنصوص المحققة) في مكانها المناسب في من البحث. ١٩. تثبيت قائمة المصادر والمراجع في نهاية البحث وحسب صيغة: .Harvard Reference style ٢٠. جميع الدراسات التي تم الاستشهاد بها خلال من البحث أو الجداول أو الصور يجب أن تثبت وبشكل دقيق في قائمة المصادر وبالعكس. ٢١. يلتزم المؤلف/ المؤلفون إلى بيان فيما إذا كان البحث المقدم للنشر قد تم في ظل وجود أية علاقات شخصية أو مهنية أو مالية يمكن تفسيرها على أنها تضارب في المصالح.

# دليل المقيمين

إن المهمة الرئيسية للمقيم العلمي للبحوث المرسلة للنشر، هي أن يقرأ البحث الذي يقع ضمن تخصصه العلمي بعناية فائقة وتقييمه وفق رؤى ومنظور علمي أكاديمي لا يخضع لأي آراء شخصية، ومن ثم يقوم بتثبيت ملاحظاته البنّاءة والصادقة حول البحث المرسل إليه. قبل البدء بعملية التقييم، يرجى من المقيم التأكد فيما إذا كان البحث المرسل إليه يقع ضمن تخصصه العلمي أم لا، فإن كان البحث ضمن تخصصه العلمي أم لا، فإن كان البحث ضمن تخصصه العلمي، فهل يمتلك المقيم الوقت الكافي لإتمام عملية التقييم، إذ إن عملية التقييم يجب أن لا تتجاوز العشرة أيام.

بعد موافقة المقيم على إجراء عملية التقييم وإتمامها خلال الفترة المحددة، يرجى إجراء عملية التقييم وفق المحددات الآتية:

١. هل أن البحث أصيلاً ومهمًا لدرجة يجب نشره في المجلة؟.

نيما إذا كان البحث يتفق مع السياسة العامة للمجلة وضوابط النشر فيها.

٣. هل أن فكرة البحث متناولة في دراسات سابقة؟ إذا كانت نعم،

يرجى الإشارة إلى تلك الدراسات.

٤. مدى تعبير عنوان البحث عن البحث نفسه ومحتواه؟.

٥. بيان فيما إذا كان ملخص البحث يصف بشكل واضح مضمون البحث وفكرته.

7. هل تصف المقدمة في البحث ما يريد المؤلف الوصول إليه وتوضيحه بشكل دقيق، وهل وضح فيها المؤلف ما هي المشكلة التي قام بدراستها.

٧. مناقشة المؤلف للنتائج التي توصل إليها خلال بحثه بشكل علمي ومقنع.

٨. يجب ان تجرى عملية التقييم بشكل سري وعدم اطلاع المؤلف
 على أى جانب فيها.

٩. اذا أراد المقيم مناقشة البحث مع مقيم آخر فيجب ابلاغ
 رئيس التحرير بذلك

10. يجب أن لا تكون هنالك مخاطبات ومناقشات مباشرة بين المقيم والمؤلف فيما يتلق ببحثه المرسل للنشر، ويجب أن ترسل

ملاحظات المقيم إلى المؤلف من خلال مدير التحرير في المجلة. 11. إذا رأى المقيم بأن البحث مستلاً من دراسات سابقة، توجب على المقيم بيان تلك الدراسات لرئيس التحرير في المجلة.

11. إن ملاحظات المقيم العلمية وتوصياته سيعتمد عليها وبشكل رئيسي في قرار قبول البحث للنشر من عدمه، كما يرجى من المقيم الإشارة وبشكل دقيق إلى الفقرات التي تحتاج إلى تعديل بسيط ممكن أن تقوم بها هيأة التحرير وإلى تلك التي تحتاج إلى تعديل جوهري يجب أن يقوم بها المؤلف نفسه.

نموذج تعهد الملكية الفكرية ونقل حقوق الطبع والتوزيع في مجلة المبين أنا/ نحن الموقع / الموقعون أدناه نقر بأن البحث الموسوم

والمقدم للنشر في مجلة المبين هو نتاج جهدي/ جهدنا الخالص وجميع الآراء والاستنتاجات التي تضمنها البحث هي نتاج عملي/ عملنا خلال فترة إنجازه باستثناء ما تمت الإشارة إليه في متن البحث، حيث إن دراسات الآخرين وأفكارهم وآرائهم التي استعملت في هذا البحث قد تمت الإشارة إليها في متن البحث ووضعت بدقة ضمن قائمة المصادر، كما أتعهد/ نتعهد بالفهم والتطبيق الكامل لقواعد البحث والنشر العلمي المعتمدة في مجلة المبين وإن العمل الذي أدى الى إنتاج هذا البحث قد تم وفق أخلاقيات البحث العلمي المعروفة عالمياً، فضلاً عن ذلك، فأنا/ نحن أتعهد/ نتعهد بأن هذا البحث لم يسبق وأن نشر أو قدم للنشر في مجلة أو أية وسيلة نشر أخرى وأمتلك/ نمتلك الحقوق الحصرية الكاملة لنشر البحث لغاية تاريخ توقيع هذا العقد، وبذلك أوافق/ نوافق على نقل حقوق النشر والطبع والتوزيع الورقي والالكتروني لهذا البحث إلى مجلة المبين أو من تخوله هذه المحلة.

| التوقيع والتاريخ | البريد الالكتروني | اسم المؤلف/ المؤلفون | ت |
|------------------|-------------------|----------------------|---|
|                  |                   | '                    |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |

ملاحظة: يملئ هذا الحقل في حال كون المؤلف مخول من بقية المؤلفين لتوقيع هذا التعهد نيابة عنهم

التوقيع: التاريخ: رقم الهاتف: رقم الهاتف:



الصفحة

عنوان البحث اسم الباحث أ. د. عباس على الفحام كلمة العدد 77 رئيس التحرير أثرنهج البلاغة في مواجهة الفكرالمتطرف ملف العدد 51 الإلحاد أنموذجا أ.د. عباس على الفحام جامعة الكوفة / كلية التربية مظاهر المعرفة التوحيدية في نهج البلاغة 47 للبنات أ.د. حسن حميد الفياض أدب التوحيد في نهج البلاغة جامعة الكوفة / كلية التربية ٥١ الأساسية - قسم اللغة دراسة أسلوبية العربية إبطال الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) أ.م.د. وليد عبد الحميد خلف VV جامعة الكوفة / كلية الفقه عقيدة الديانات الثنوية ـ دراسة تحليلية نهج البلاغة وشبهات الملحدين أ.د.محمدمحمودزوين 1.9 جامعة الكوفة / كلية الفقه مقاربات في مواجهة الأفكار الإلحادية

أ.م.د محمد حسين عبود جامعة كربلاء/ كلية العلوم الإسلامية – قسم الفقه وأصوله

حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي دراسة عقدية

159

م. م. خالد عبد النبي عيدان الأسدي جامعة كربلاء / كلية العلوم الإسلامية – قسم الفقه وأصوله

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى ١٥٧ الخطبة القاصعة أنموذجا

### كلمة العدد

الحمد لله الذي مَنَّ علينا بنعمة الإيهان وجعلنا من موالي سيد الأنام وآل بيته الكرام صلوات الله عليهم أجمعين. وبعد:

مرت أشهر طويلة من التحديات الصحية العالمية جرَّاء الوباء العالمي المسمَّى (كوفيد كورونا ١٩)، مسَّت صميم الحياة وأفقدتنا أحباءنا وغيَّرت أسلوب حياتنا الاجتهاعية والعلمية، غير أن الإنسان المؤمن عليه أن يجتهد في أدائه على أمثل ما يكون، ويبتكر آليات عمل جديدة على مختلف الصعد، ومنها المجالات العلمية فعجلة الحياة لا تتوقف.

ومن هنا اعتمدنا أسلوبًا جديدًا لم نعهده من قبل في الندوات والمؤتمرات العلمية والنشر العلمي للمجلات يضمن التباعد الاجتهاعي قدر المستطاع، فكان أن قلً الحضور العياني ولم يقل الجهد العلمي، وحلَّ محله النشر الإلكتروني ضهانًا لسيرورة العمل وتواصلًا مع كتَّابنا وطلاب المعرفة؛ فكان أن صدر العدد الماضي وطبع تحت هذه الوطأة الشديدة التي مسَّت الصحة والمال على السواء، وها هو اليوم بفضل الله نطل عليكم -أعزاءنا القرَّاء ومريدي علوم نهج البلاغة- بهذا العدد الجديد من مجلتكم (المبين)، الذي نتشرف أن يكون نوعيًا كها نتأمل في خدمة الإرث العلوي الخالد. وإن مما يسر أن يجتهد الباحثون دائها في البحث عه هو جديد قدر المستطاع في هذا الإرث الخالد الذي يستقي من القرآن الشريف؛ لذلك لا ينضب مها نهل منه الباحثون وكتب فيه أهل العلم، ونسعد أن نقدم شيئًا مكملًا لما سبق من تكمل بعضها بعضًا، وإن كنا طموحين في التركيز أكثر على الجوانب التطبيقية العلمية المحضة في علوم الصحة والجيولوجيا والفلك ونحو ذلك في الأعداد القادمة إن شاء الله.

وهذا العدد الجديد تضمَّن ملفًّا ألقى الضوء على أخطر ما يواجه هويتنا الإسلامية ومجتمعنا هي قضية الإلحاد ومظاهره المتطرفة، ففي نهج البلاغة وقفات مبينة في الرد بتقديم الدليل على بطلان هذه الأفكار، فهي أفكار ليست جديدة في عصرنا؛ بل قديمة قال بها الوثنيون واللادينيون.

وقد أشار القرآن العزيز إلى الذين أرادوا الدنيا ولم يعترفوا بالآخرة قال تعالى ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لُهُم بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُّونَ ﴾ [الجاثية ٢٤]. وقد فنَّد القرآن الكريم زعمهم في أكثر من موقف، ومن العجب في هذا العصر التنويري المبني على توضيح العلل نكران الصانع الخالق أو القول بصدفة الخلق، والأعجب منه أن تنشر مثل تلك الأفكار المتطرفة ويتم تبنيها من دون علم لا لشيء إلا لضرب وحدة الصف من داخل المجتمع المؤمن.

وحفل نهج البلاغة في تقديم البراهين الدالة والبينات الواضحة لكل ذي مسكة من عقل التي تثبت أحدية الخالق، وأن للكون وهذا الخلق صانعًا واحدًا وخالقًا لا ينكره إلا المعاندون. وإن مما ينبغي الإشارة إليه أن أغلب خطب الإمام ( الله وإن تناولت موضوعات في خلق الإنسان أو الحيوان أو ذكر النبات أو خلق الأرض والسماء كلها تتضمن في نهايتها إثبات الخالق، وأن خالق النملة هو خالق النخلة كما قال أمير المؤمنين ( الله ولذلك أخذ هذا العدد على عاتقه نشر البحوث الرصينة في تناول مختلف هذه القضايا التي تظهر الحق وتبطل الباطل، وليفتح بذلك بوابة من المعارف لا تنتهي حول الموضوع. ومما تجدر الإشارة إليه أن أثمة أهل البيت ( الله تنهي الله و النوية والزندقة والنوية والزندقة والظهرية وغيرها، وكان لعلوم أهل البيت وتلاميذهم الرد الحاسم في صون الفكر التوحيدي والظاهرية وغيرها، وكان لعلوم أهل البيت وتلاميذهم الرد الحاسم في صون الفكر التوحيدي عما يشينه في مجتمع التوحيد، فهم زادٌ معرفيٌّ إنسانيٌّ لا ينضب، وقيمته في الحاجة الفعلية للإنسان المختلفة، فأمير المؤمنين على ( الله ) كان وحده أمة من العطاء وقيم النبل والإيثار، فقد رسم المتراتيجية السليمة لقيادة الأمة، فله في ذلك إشارات سجلتها الكتب ووثقتها أقلام العلماء، ومن هنا تسعى مؤسسة علوم نهج البلاغة ومن خلال مجلتها (المبين) إلى الكشف عن هذه الدرر العلوية الثرية بما يحتاجه عالمنا اليوم وأجيال أبنائنا من هذا السفر العجيب.

ونستثمر المناسبة دائها في استنهاض همم الكتّباب والمبدعين ونذكّرهم بأنَّ مجلتهم رائدة في هذا المجال فتدعوهم إلى إغناء الدراسات العلمية بمثل ذلك، فسيرة أمير المؤمنين ( و الله عند المجموع فيه الغنى لما يبتغي المجتمع والجيل الجديد وما على العلماء والباحثين إلا إعمال الفكر وتفعيل الأقلام بالدرس والتحليل والاستقصاء والاستنتاج والتعليل مما تحتاجه أجيال اليوم من فك عُقد هذا العصر الذي نعيشه.

يشر فنا على الرغم من التحديات القاتلة أن يطلَّ العدد الحادي عشر من عمر مجلة (المبين) من جديد لنضعه بين أيدي القراء وطلاب المعرفة الحقة، في بادرة جدية لمحاربة الأفكار الضالة صونًا للنفس والعقل وتشويه الحقائق. والله تعالى ندعو ونسأل من سبحانه السداد في خدمة العلم وأهله، فنحن نرمي إلى الأخذ بيد القارئ نحو الحقيقة وتجنب التكرار، ومحاولة تقديم الجدة في سياستها، راجين أن تكون مما يغني المكتبة بأعدادها الكثيرة المتنوعة ومنها هذا العدد؛ ليكون إضافة قيمة علمية نوعية أخرى في سلسلة الدراسات العلوية، متوخِّين في ذلك إثراء المكتبة المعرفية وإغناء الدارسين بالبحوث الرصينة ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِالله عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود من الآية: ٨٨] والحمد لله رب العالمين.



\* أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية

\* إبطال الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) عقيدة الديانات الثنوية ـ دراسة تحليلية

\* نهج البلاغة وشبهات الملحدين مقاربات في مواجهة الأفكار الإلحادية

# مظاهر المعرفة التوحيدية في نهج البلاغة

The Manifestation of Monotheism Know ledge in Nahjul- Balaga.

أ.د. عباس على الفحامجامعة الكوفة / كلية التربية للبنات

Prof. Dr. Abbas Ali Al-Faham

University of Kufa \ College of Education for Girls

#### ملخص البحث

انحدر على بن أبي طالب ( الله عن الأرحام المطهرة والأصلاب الشامخة، فهو من أسرة أصلًا تعتقد بالدين الحنيف من نسل إساعيل (الله)، ولكن ما ميزه هو التربية الخاصة التي منَّ الله تعالى بها عليه بتبنِّي النبي الأعظم (الله) له، فهو بالأصل نشأ على فطرة التوحيد، ومن هنا لم تكن المعاني القرآنية العميقة جديدة عليه، فقد فتح عينيه وهـو يستلذها ويعيـش أبعادهـا متأمَّلًا وعابـدًا مع النبي (عِشُّه)، سـواء في خلواتـه في غـار حراء، أو في سلوكياته التي كان يتبع فيها ابن عمه اتباع الفصيل أثر أمه. ومن التتبع الدقيق لشخصيته من الطفولة حتى اليفاعة نجد ذوبانها في الحضرة النبوية في النواحي جميعها من التشابه في العمق التفكيري والروحاني إلى شبه التطابق في اللغة والحركات، ولذلك تميز بظواهر اجتماعية وأدبية ألصق بالشخصية النبوية ولم ينكر أحد نسبتها إليه. كاختصاصه بالملازمة والامتداد النسبي من جهة فاطمة (١١) وتردد نسبة الكلام أحيانا بينه وبين النبي (الله) إلى فضائل جمة لا يمكن حصر ها في هذه الأسطر. ولذلك كله ومن باب الأسباب الطبيعية نؤكد أنَّ فكرة التوحيد ومعانيها العظيمة ذائبة في نفس على (الله عزز قدرة التعبير عنها قوة حفظه وعمق تمثله للمعاني القرآنية عامة ولغته التوحيدية بشكل أخص.

إنَّ اليقين المعرفي الذي اتسم به فكر الإمام على (الله الخرفي موضوعاته المجموعة في نهج البلاغة، فهو القائل «لَوْ كُشِفَ ٱلْغِطَاءُ مَا إَزْدَدْتُ يَقِيناً».

تبحث هذه الدراسة عن مظاهر التوحيد في نهج البلاغة، وخصصت نهج البلاغة 🙌 بوصف الأوثـق في الجمع والأكثـر رصانـة مـن غـيره مـن الكتـب التـي جمعـت كلام أمـير المؤمنين (الله)، ولذا بحثت مظاهر المعاني التوحيدية التي زخر بها الكلام العلوي في أربعة مظاهر هي: أولها: الرؤية الكونية الشاملة، وثانيها: استظهار المعرفة القرآنية، وثالثها: درست لغة الاستدلال المنطقي، ورابعها: بحثت في طبيعة المعالجة الأدبية للكلام التوحيدي العلوي، واستعنت بجملة من المصادر الخاصة بنهج البلاغة وشروحاته، والقرآن الكريم وتفسيره، فضلًا عمَّا يحيط بهما من مصادر التاريخ والبلاغة والنقد، محاولًا منها حسن الولوج إلى النص بغية اكتشاف خباياه، التي انتهيت منها إلى نتائج واضحة أثبتها بنقاط محددة، راجيًا الله تعالى أن أكون قد وفقت فيها درست، فإنَّه نعم المولى والنصير.

#### **Abstract**

Imam Ali Abn Abi Talib was born to faithful family descended from Ismael (pbuh) adoption. He raised on monotheism by nature. Consequently deep quranic meanings aren't new to him. He realized it with the prophet either in selection at the Cave of Hira or behaviors and when she follows the prophet. Following his personality from childhood to youth we found that they were similar in thoughtfulness and Spirituality and seem to be identical language and movements therefor, he is distinguished and social and moral aspects more related to prophetic personality, which are undeniable he is that extraction of the lineage through Fatima (pbuh), his talk was part of prophet hadith and great virtues can't be limited in these few lines. For all of this, we I'm affirm that the idea of monotheism and it's a great meanings are ingrained in his soul do it his excellent memory on deep understanding of Quranic meanings generally and language of monotheism particularly have enhanced the expressiveness of it. Certainty of Imam Ali (pbuh) is it replied with themes collected in Nahjul- Balaga. This study deals with monotheism manifestation in Nahjul- Balaga has the most reliable on sobriety. So I searched the manifestation of monotheism meanings in a mom Ali sayings and for aspects:

Firstly the overall Cosmic Vision, secondly Quranic knowledge memorization, Sara Lee studied the language of logical reasoning, fourthly searched the nature of literary treatment of the monotheism speech of Imam Ali and I used resources that are related to Nahjul- Balaga and it's commentaries and the Holy Quran and it's interruption in addition to history, rhetorique and criticism trying to access to the text to discover recesses which lead me to clear results to specific points, hoping for acceptance from Allah whom the best lord and supporter.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة ويسيرة الإمام علي شه اسلام وفكره

#### المقدمة

### فطرة التوحيد عند الإمام على ( الله اله )

انحدر على بن أبي طالب (الله) من الأرحام المطهرة والأصلاب الشامخة، فهو من أسرة أصلًا تعتقد بالدين الحنيف من نسل إسماعيل ﴿ ( الله )، ولكن ما ميَّزه هـ و التربيـة الخاصة التي منَّ الله بها عليه بتبنِّي النبى الأعظم (بيالي) له، فهو أصلًا نشأ على فطرة التوحيد، ومن هنا لم تكن المعاني القرآنية العميقة جديدة عليه، فقد فتح عينيه وهو يستلذها ويعيش أبعادها متأملًا وعابدًا مع النبي (عِيْنَا)، سواء في خلواته في غار حراء، أو في سلوكياته التي كان يتبع

فيها ابن عمه اتباع الفصيل أثر أمه.

ومن التتبع الدقيق لشخصيته من

الطفولة حتى اليفاعة نجد ذوبانها

في الحضرة النبوية في جميع المناحي

من التشابه في العمق التفكيري

والروحاني إلى شبه التطابق في اللغة والحركات، ولذلك تميز بظواهر اجتماعية وأدبية ألصق بالشخصية النبوية ولم ينكر أحد نسبتها إليه. كاختصاصه بالملازمة والامتداد النسبي من جهة فاطمة (١١) وتردد نسبة الكلام أحيانا بينه وبين النبي (سِيْسُ) إلى فضائل جمة لا يمكن حصرها في هذه الأسطر. لذلك كله ومن باب الأسباب الطبيعية نؤكد أن فكرة التوحيد ومعانيها العظيمة ذائبة في نفس على (الله عزز قدرة التعبير عنها قوة حفظه وعمق تمثله للمعاني القرآنية عامة ولغته التوحيدية بشكل أخص.

وهذه الدراسة تبحث عن مظاهر التوحيد في نهج البلاغة، وخصصت نهج البلاغة بوصفه الأوثق في الجمع والأكثر رصانة من غيره من الكتب التي جمعت كلام أمير المؤمنين (هين)،

السنة الخامسة –العدد –١١

ولذا بحثت مظاهر المعاني التوحيدية التي زخر بها الكلام العلوي في أربعة مظاهر هي: أولها: الرؤية الكونية الشاملة، وثانيها: استظهار المعرفة القرآنية، وثالثها: درست لغة بأربعة مظاهر هي: الاستدلال المنطقى، ورابعها: بحثت في طبيعة المعالجة الأدبية للكلام التوحيدي العلوي.

> واستعنت بجملة من المصادر الخاصة بنهج البلاغة وشروحاته، والقرآن الكريم وتفسيره، فضلًا عر التاريخ والبلاغة والنقد، محاولًا منها حسن الولوج إلى النص بغية اكتشاف خباياه، التي انتهيت منها إلى نتائج واضحة أثبتها بنقاط محددة، راجيًا الله تعالى أن أكون قد وفقت فيها درست، فإنَّه نعم المولى والنصير. مظاهر المعرفة التوحيدية

إنَّ اليقين المعرفي اللذي اتسم

به فكر الإمام على (المليلة) زاخر في موضوعاته المجموعة في نهج البلاغة فه و القائل: «لَوْ كُشِفَ ٱلْغِطَاءُ مَا إِزْدَدْتُ يَقِيناً اللهِ اللهِ عَلَيتِه

### أولا: الرؤية الكونية الشاملة

إن المحتوى الذي حملته ألفاظ الإمام على ( الله في نهج البلاغة يستند إلى مرتكزات رئيسة مرتبطة ببنية التكوين الفكري لذهنية الإمام ( الله التي لا يمكن فصلها عن المضمون القرآني، وكان فيها «يصدر عن رؤية كونية شاملة، محاورها ثلاثة موضوعات لا انفصال بينها هي: الله والعالم والإنسان»(٢). فقد تدبر الإمام علي ( الله الكون وتأمل فيه، وكأنه عالم واحد، لا عوالم متعددة، فتفاعل مع موجوداته

وأحس بها، تابع منظر خلق أدق

الدواب، في حركاتها وسكناتها، وتأمل

السنة الخامسة-العدد –١١-٢٤٤١هـ / ٢٠٢٠م

إِلَى اَلطَّرِيتِي وَخَافُوا عَـذَابَ اَلْحُريَّتِي؛ وَلَكِن الْقُلُوبُ عَلِيلَةٌ، وَالْبَصَائِرُ مَدْخُولَةٌ. أَلاَ تَنْظُرُونَ إِلَى صَغِيرِ مَا خَلَقَ كَيْفَ أَحْكَمَ خَلْقَهُ، وَأَتْقَنَ تَرْكِيبَهُ، وَفَلَقَ لَهُ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ، وَسَوَّى لَهُ الْعَظْمَ وَالْبَشَرَ، أَنْظُرُوا إِلَى اَلنَّمْلَةِ، فِي صِغَر جُثَّتِهَا وَلَطَافَةِ هَيْئَتِهَا، لا تَكَادُ تُنَالُ بِلَحْظِ ٱلْبَصَر، وَلاَ بِمُسْتَدْرَكِ الْفِكَرِ، كَيْفَ دَبَّتْ عَلَى أَرْضِهَا، وَضَنَّتْ عَلَى رِزْقِهَا، تَنْقُلُ اَخُبَّةَ إِلَى جُحْرِهَا، وَتُعِدُّهَا فِي مُسْتَقَرِّهَا. تَجْمَعُ فِي حَرِّهَا لِبَرْدِهَا، وَفِي ورُودِهَا لِصَدرِهَا، مَكْفُولَةٌ برزْقِهَا مَرْزُوقَةٌ بِرِفْقِهَا. لاَ يُغْفِلُهَا ٱلْنَّانُ، وَلاَ يَحْرِمُهَا الدَّيَّانُ، وَلَوْ فِي الصَّفَا الْيَابِس وَٱلحُجَرِ ٱلجُامِس، وَلَوْ فَكَّرْتَ فِي عَجَادِي أَكْلِهَا وَفِي عُلُوهَا وَسُفْلِهَا، وَمَا فِي اَجُوفِ مِنْ شَرَاسِيفِ بَطْنِهَا، وَمَا فِي الرَّأْسِ مِنْ عَيْنِهَا وَأُذُّنِهَا لَقَضَيْتَ مِنْ خَلْقِهَا عَجَباً، وَلَقِيتَ

في إبداع هيأة الجوامد فاستنطقها بذهنه الوقاد، وتفرس في خلق ما لم تقع عليه الحاسة فأدركه ببصيرة العقل، فدلته تلك الدلائل على أن رصانعها واحد ومنشئها عظيم ليس كمثله شيء. وكل شيء في نهج البلاغة 🛭 يتعلق بالتوحيد، فكان حديثه عن الجنين، وملك الموت، وخلق النملة، والخفاش، والجرادة، والطاووس، وخلق الأرض والسموات، والجبال والأنهار، حديث العارفين بأوليات خلقها وإتقان صنعها، وهو بعد حديث وعي الدرس القرآني كما ذكر العقاد(٣)، وهذا التدبر الدقيق في خلق الموجودات هو الذي مكنه ( ( دلیل من عرض دلائله التوحیدیة عرضًا شاملًا عميقًا محيطًا ولافتًا للانتباه، نحو تفصيل كلامه في دقائق خلق النملة «.. وَلَوْ فَكَّرُوا فِي عَظِيم اَلْقُدْرَةِ وَجَسِيم اَلنَّعْمَةِ لَرَجَعُوا

من الموجودات النباتية، وبينها ما بينها من اختلاف واسع في الحركة والسكون والطبيعة، ولكن ذلك كله لم يمنع من الغوص في تدبر خلقهما وتقديمهم دلائل عظمة على أنَّ صانعهم واحد، لأنَّ المعرفة الدقيقة التي توصل إليها الإمام في اتقان المصنوع أيا كان شكله أتاحت لـه هـذا الربط بين الخلق، إذ ليس ثمـة خطأ في الصناعة أو سوء في التدبير كما هي الحال مع البشر، سبحانه تنزهت صفاته عما نقول وهو الذي أتقن كل شيء صنعه. إنَّ هذه النقلة بالسامعين من حديث النملة المفصل إلى حديث النخلة المقتضب بحد ذاته خطبة توحيدية جلية بالبرهان من جهة أدبية الجناس بين المفردتين، وما تثبره من ترديدات صوتية مقصودة لإثارة الذهن، ومن جهة الشكل المتناقض بين الضآلة والضخامة،

مِّنْ وَصْفِهَا تَعَباً. فَتَعَالَى اللَّذِي أَقَامَهَا عَلَى قَوَائِمِهَا، وَبَنَاهَا عَلَى دَعَائِمِهَا، لَا يَشْرَ كُهُ فِي فِطْرَتِهَا فَاطِرٌ، وَلَمْ يُعِنْهُ فِي خَلْقِهَا قَادِرٌ، وَ لَوْ ضَرَبْتَ فِي مَذَاهِب فِكْرِكَ لِتَبْلُغَ غَايَاتِهِ، مَا دَلَّتْكَ اَلدَّلاَلَةُ إلاَّ عَلَى أَنَّ فَاطِرَ النَّمْلَةِ هُـوَ فَاطِرُ اَلنَّخْلَةِ»(٤)، بقدر الذهول الذي يعتريني عند قراءة هذه التفاصيل عن كائن لا تستين دقائق خلقه للإنسان الاعتيادي على الأقل اليوم، فكيف بذاك الزمن البعيد عن التوصيف العلمى للحيوان على هذا النحو الذي يعنى به اليوم اختصاص علم التشريح، أقول بقدر الذهول ذلك أقف منتبها على العدول المثير لعظمة التدبر عند الإمام علي ( الله العظمة في قوله الرابط بين مخلوقين بعيدين تمام البعد عن طبيعة خلقتهما «فَاطِرَ اَلنَّمْلَةِ هُوَ فَاطِرُ اَلنَّخْلَةِ»، ففي العلم ذاك من المخلوقات الحيوانية وهذا

وبسيرة الإمام على عليه السلام وفكره

ومن جهة الصورة المعتادة للسامعين

مجموع الحيثيات قاعدة عامة بأن من يجمع بينها خالق لا يمكن أن يكون له ضد، لأن الجمع بين الأضداد مستحيل على غير الله تعالى.

ثانيًا: استظهار المعرفة القرآنية

عرف الإمام على (الله القرآن وعلومه منذأن عرف الحياة بعقله وذهنه، لأنَّه لازم النبي (الله منذ أن كان طفـلًا، فقـد تشرَّ بـت روحـه حب القرآن صياغة ومضمونًا، حتَّى جرى ذلك على لسانه متمثلًا ومعيدًا ما اختزن في ذاكرته، فهو «يتتلمند للقرآن الكريم، ويستوحيه في عرفان إسلامه، وتقرير إيانه "(٧). ويبدو أن القدرة على استحضار المعرفة القرآنية كانت من أكثر ما تميز به كلامه ( الله عن فرادة في المعرفة التوحيدية المبكرة والجديدة على الذهنية العربية، فأتاحت له التكلم بعمق غير مسبوق عن

في هذين المنظرين. ومن هنا علل الإمام ( الله الربط بقوله (لِدَقِيق تَفْصِيل كُلِّ شَيْءٍ، وَغَامِض إِخْتِلاَفِ كُلِّ حَيِّ، وَمَا اَجُلِيلُ وَاللَّطِيفُ وَالثَّقِيلُ وَالْخِفِيفُ وَالْقَويُّ وَالضَّعِيفُ وِي خَلْقِهِ إِلاَّ سَوَاءً" (٥) وأردف ذلك الله بمزيد من الشواهد فقال: «كَذَلِكَ اَلسَّاءُ وَ اَهُواءُ وَ اَلرِّيَاحُ وَاَلُساءُ وَاللَّاءُ»(٦). وسنكتفي بإيراد شاهد واحدعلي أن نحيل القارئ إلى مزيد من ذلك كوقوفه على تفصيل خلق الطاووس والجرادة والخفاش. إذن ثمة رؤية شاملة للكون لدى الإمام (الله) استطاع بها أن يوالف بين أجزاء الموجودات ليقينه بأنَّ صانعها واحد، لذلك فهو يدأب على إيجاد علاقات خفية بين أجزاء هذا الكون، وإن

بدت بعيدة فيها بينها كل البعد، وهو

بهذه الرؤية الشاملة يستنتج من

بتَشْعِيرِهِ المُشَاعِرَ عُرفَ أَنْ لَا مَشْعَرَ لَهُ، وَبِمُضَادَّتِهِ بَيْنَ الْأُمُورِ عُرفَ أَنْ لَا ضِدَّ لَـهُ، وَبِمُقَارَنَتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرفَ أَنْ لَا قَرينَ لَهُ، ضَادَّ النُّورَ بالظُّلْمَةِ وَالْوُضُوحَ بِالْبُهْمَةِ، وَالْجُمُودَ بالْبَلَل وَالْحُرُورَ بِالصَّرَدِ، مُؤَلِّفٌ بَيْنَ مُتَعَادِيَاتِهَا مُقَارِنٌ بَيْنَ مُتَبَايِنَاتِهَا، مُقَرِّبٌ بَيْنَ مُتَبَاعِدَاتِهَا مُفَرِّقٌ بَيْنَ مُتَدَانِيَاتِهَا، لَا يُشْمَلُ بِحَدِّ وَلَا يُحْسَبُ بعَدِّ، وَإِنَّهَا تَحُدُّ الْأَدَوَاتُ أَنْفُسَهَا، وَتُشِيرُ الْآلَاتُ إِلَى نَظَائِرِهَا... "(٨). ولا يمتلك أحد الجرأة- مستثنين رسول الله (سِينَهِ) طبعا- على ذكر الذات المقدسة وصفاتها بهذه الدقة غير علي بن أبي طالب (ﷺ)، بـل ليست لأحد هذه المعرفة بالله تعالى سواه، وكل ذلك للتنشئة الخاصة التي وهبها في حضن النبوة والقرآن،

وهو القائل: «وَالله مَا أَسْمَعَكُمُ

الرَّسُولُ شَيْئاً، إلَّا وَهَا أَنَا ذَا الْيَوْمَ

الذات الإلهية بشكل مستفيض قرب به البعيد وأزاح منه الغامض على جلالة الحديث وجدته، مستثمرًا الطاقة اللغوية القرآنية في أبعد مدياتها في تقديم المعنى وتجليته للمتلقين، فللإمام خطب اختصت بهذا المعنى بشكل لافت، إذ توسّع فيها على أصل المعنى القرآني مفصلًا غاية التفصيل، ومقيمًا الأدلة العملية والنظرية من أجل إثبات وحدانية الله تعالى. نحو قوله في إحدى خطب التوحيد: «مَا وَحَدهُ مَنْ كَيَّفَهُ وَلَا حَقِيقَتَهُ أَصَابَ مَنْ مَثَّلَهُ، وَلَا إِيَّاهُ عَنَى مَنْ شَبَّهَهُ، وَلَا صَمَدَهُ مَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ وَ تَوَهَّمَهُ، كُلُّ مَعْرُوفٍ بِنَفْسِهِ مَصْنُوعٌ وَ كُلُّ قَائِم فِي سِوَاهُ مَعْلُولٌ، فَاعِلْ لَا باضْطِرَاب آلَةٍ، مُقَدِّرٌ لَا بِجَوْلِ فِكْرَةٍ، غَنِيٌّ لَا باسْتِفَادَةٍ، لَا تَصْحَبُهُ الْأَوْقَاتُ وَلَا تَرْفِدُهُ الْأَدَوَاتُ، سَبَقَ الْأَوْقَاتَ كَوْنُهُ، وَالْعَدَمَ وُجُودُهُ وَالِا بْتِدَاءَ أَزَلُهُ

ة الإمام على عليه السلام وفتكره

مُسْمِعُكُمُوهُ هُ»(٩).

ولاشك في أن مرجع هذه المعاني هو الأصل القرآني في نفى الإلوهية عن غير الله تعالى، ولكن ليس ثمة محددات في القرآن الكريم يمكن بها إرجاع ما جاء من معاني الإمام في خطبته؛ سوى تأكيدنا على ما أعطي الإمام من علم وقدرة على التفصيل والاتساع، وإمكانية الإضافة إبانةً وشرحًا لما جاء في الأصل القرآني من الآيات المتكررة في إحاطة الله تعالى بكلِّ شيء، وقدرته على كل شيء وأنه لا يجري عليه الزمان أو المكان، نحو قوله تعالى: ﴿لله مُلْكُ السَّمَاوَاتِ

وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (١١٠ وقوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ عَلِيهٌ ﴾ (١١).

وقوله سبحانه: ﴿وَالله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحْيِطٌ ﴾ (۱۲). وقوله جل وعلا: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾

إن معرفة الإمام ( الله عرفة الإمام ( الله عرفة الإمام اله عرفة الإمام اله عرفة المرفقة الكليات المطلقة للخالق التي ترد كثيرًا في آيات القرآن العظيم (كل شيء) هي التي مكنته من التفصيل في حديثه عن الذات المقدسة، وإبانته عن قدرة الله تعالى في المواءمة بين المتضادات ما بين الموجودات التي هي داخلة طبعًا في قدرة الله تعالى الكلية. وهكذا بدا أنَّ الإمام عليًّا ( انطلق من القواعد العامة التي جاءت في القرآن الكريم وأخذ يفصل فيها الكلام ويقيم عليها البراهين.

## ثالثًا: لغة الاستدلال المنطقي

لطالما استعمل الإمام الأدوات العقلية والمنطقية في إيصال ما يريد من معانٍ عميقة، ولاسيها قضية التوحيد ومعاني الغيب، وهو بذلك يستدرج ذهن المتلقي بتأنٍ من طريق

نة الخامسة – العدد –١١ –٤٤٢هـ / ٢٠٢٠

مهدت لهذا الإقناع، فاستفهاماته على سبيل الإنكار عن الإحساس بالموت، والتساؤلات الأخيرة من قبيل تجاهل العارف بالنسبة إليه (١٥). والإمام (ﷺ) ترامي إلى الغرض الأخير من كلامه، وإنها جعل حديثه عن الملك والجنين توطئة مهد بها لمعناه الدقيق في وصف الذات المقدسة. ومن ذلك قوله: «فَانْظُرْ إِلَى الشَّـمْس وَالْقَمَـر وَالنَّبَاتِ وَالشَّـجَر، وَ المَّاءِ وَالحُجَرِ وَاخْتِلَافِ هَـذَا اللَّيْل وَالنَّهَارِ، وَتَفَجُّر هَـذِهِ الْبحَارِ وَكَثْرَةِ هَـذِهِ الْجِبَالِ، وَطُـولِ هَـذِهِ الْقِلَالِ وَتَفَرُّقِ هَــٰذِهِ اللُّغَـاتِ، وَالْأَلْسُـنَ المُخْتَلِفَاتِ، فَالْوَيْلُ لِمَنْ جَحَدَ اللَّقَدِّر وَأَنْكَرَ اللَّذَبِّرَ، زَعَمُ وا أَنَّهُمْ كَالنَّبَاتِ مَا هُمْ زَارِعٌ، وَلَا لِاخْتِلَافِ صُوَرهِمْ

صَانِعٌ، وَلَمْ يَلْجَئُوا إِلَى حُجَّةٍ فِيهَا

ادَّعَوْا، وَلَا تَحْقِيقِ لِمَا أَوْعَوْا وَهَلْ

لهذا الاستدلال إمكانات لغوية

مقدمات يتمم بعضها بعضا في الوصول إلى البرهان تعزيزًا للفكرة التي يقدمها، إنَّه يبدأ بالمعلومة الثابتة المتفق عليها ثم ينتقل بعد ذلك إلى التفصيل في تعميق معانيها ليفجأ السامع بالبرهان المنطقى الواضح إلى الغاية من إيراد المثل برمته، ويعد ذلك أحد أساليب الإمام في كلامه التوحيدي، نحو قوله في حقيقة الموت «هَلْ تَحِسُّ بِهِ إِذَا دَخَلَ مَنْزِلًا، أَمْ هَلْ تَرَاهُ إِذَا تَوَقَّى أَحَداً، بَلْ كَيْفَ يَتَوَفَّى الْجَنِينَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ، أَيلِجُ عَلَيْهِ مِنْ بَعْض جَوَارِحِهَا، أَمْ الرُّوحُ أَجَابَتْهُ بِإِذْنِ رَبِّهَا، أَمْ هُوَ سَاكِنٌ مَعَهُ في أَحْشَائِهَا، كَيْفَ يَصِفُ إِلَىهُ، مَنْ يَعْجَزُ عَنْ صِفَةِ نَخْلُوقِ مِثْلِهِ؟ »(١٤). هذه قاعدة منطقية واضحة، فإذا كان المصنوع غير مدرك كنهه فكيف يريد المرء كنه معرفة الصانع!. وبهذا الأسلوب فقد وظَّف الإمام

:(姚):

«أ فأعبد ما لا أرى؟ فقال وكيف تراه؟ فقال: لَا تُدْركُهُ الْعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْعِيَانِ، وَ لَكِنْ تُدْرِكُهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ، قَريبٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ غَيْرَ مُلَامِسٍ بَعِيدٌ مِنْهَا غَيْرَ مُبَايِنِ...»(١٨). فالإمام- كما القرآن-يبث في النفس حقائق أخرى للإدراك، تسموعن مرامى الأبصار الحسية. ولطالما أكد (الله هذه الفكرة، كقوله:

«الحُمْدُ لله الَّذِي لَا تُدْرِكُهُ الشَّوَاهِدُ، وَلَا تَحُويهِ الْمُسَاهِدُ، وَلَا تَرَاهُ النَّوَاظِئر، وَلَا تَحْجُبُهُ السَّوَاتِر، ...، تَتَلَقَّاهُ الْأَذْهَانُ لَا بِمُشَاعَرَةٍ، وَتَشْهَدُ لَهُ الْمُرَائِي لَا بِمُحَاضَرَةٍ، لَمْ تُحِطْ بِهِ الْأَوْهَامُ بَلْ تَجَلَّى هَا بِهَا، وَبَهَا امْتَنَعَ مِنْهَا وَإِلَيْهَا حَاكَمَهَا، لَيْسَ بِذِي كِبَر امْتَدَّتْ بِهِ النِّهَايَاتُ فَكَبَّرَتْهُ تَجْسِياً،

يَكُونُ بِنَاءٌ مِنْ غَيْرِ بَانِ أَوْ جِنَايَةٌ مِنْ رأيت ربك يا أمير المؤمنين فقال غَـيْر جَـان»(١٦).

> فهذا تدرج منطقى في استثمار الظواهر لإثبات الصانع، موظِّفًا إغلب آلياته في التدرج من المقدمات ولغة الإنشاء الطلبي كالأمر والاستفهام القادرين على إثارة الذهن وإيقاظه. وأقام الإمام أكثر من دليل ينفى به إمكان رؤية الله تعالى أو إدراكه إدراكًا بصريًّا بمعنى «أنَّ الأبصار لا تتعلق به ولا تدركه، لأنَّه متعالِ أن يكون مبْصَرًا في ذاته، لأن الأبصار إنَّا تتعلق بها كان في جهة أصلًا أو تابعًا كالأجسام والهيئات (١٧). على أنَّ الإمام - من وجه آخر- لم يفته القول بأنَّ الله سبحانه يدرك بالسبيل الذي به استخلف مخلوقه المميز الإنسان وهو العقل. يذكر أن أحد أصحاب الإمام يقال له ذعلب اليهاني قال له: هل

في السامعين، وربا كان ذلك أحد وسـائل ابتكاراتـه (ﷺ) في حفـظ كلامه في أذن الدهر وقلوب محبيه ومبغضيه على السواء، فهو «أول من عالج فن الخطابة معالجة الأديب، وأول من أضفى عليها صبغة الإنشاء الذي يقتدى به في الأساليب»(٢١). ومن المعلوم أنَّ المعنى إذا كان أكثر عمومًا وأغنى أمثلة وخصائص كان أيسر في التعبير عنه، وكانت الألفاظ اليه أسرع، وكلم ضاق المعنى وتحدد

ودق وتعمق كان التعبير عنه أشق وكانت الألفاظ من حوله أقل، ولذا كانت موضوعات التوحيد والمعاد والثواب والعقاب مما يعسر على الأدباء تأديتها تأدية فنية لعدم

وَلَا بِذِي عِظَم تَنَاهَتْ بِهِ الْغَايَاتُ فَعَظَّمَتْهُ تَجْسِيداً، بَلْ كَبْرَ شَأْناً وَعَظُمَ شُـلْطَاناً»(۱۹)

والشواهد معناها الحواس بدلالة قوله مفسرالها (ولاتراه النواظر)، والمشاهد عنى ها المجالس والنوادي وفسرها بقوله (ولا تحجبه السواتر). وأكد إدراك الله تعالى بالعقل بقوله (تتلقاه الأذهان..) أي تلقيًا عقليًا كما يقول ابن أبي الحديد، و«ليس كما يتلقَّى الجسم الجسم، بمشاعره وحواسِّه وجوارحه، وذلك لأنَّ تعقل الأشياء هو حصول صورها»(٢٠). وعمَّا تقدَّم نجد أنَّ لغة الاستدلال العقلى كانت إحدى مظاهر المعرفة التوحيدية في كلام الإمام (هي). رابعًا: المعالجة الأدبية

ممًّا عرف به كلام الإمام في المجال المعرفي عامة والتوحيدي خاصة هو تمكنه من معالجة ذلك كله

قدرته على التوفيق بين المعنى

الإسلامي الجديد بلغة الجاهلية القديمة، فعليه التخلي عن الثقافة اللغوية الموروثية القديمية والانصهار في الثقافة القرآنية الجديدة، فقد وفرت الصياغات القرآنية زخمًا عاليًا من الشراء اللغوى وكان على الأديب في عصر النبوة التنبه إليه، واقتفاء أثرهن واستثهاره بشكل كلي، وليس الوقوف عند حد اقتباس اللفظة أو الجملة من القرآن، وأعنى بالشكل الكلي البناء اللغوي المتكامل للنص القرآني القائم على نظام من العلاقات التركيبية التي تعمقت فيها الدلالة بوسائط لغوية انمزج فيها الصوت بالصورة، من غير أن يسمى شعرا. بينما كان الأثر الحقيقى المبكر للقرآن في الكلام العربي جليًا كلامه المجموع في (نهج البلاغة) يعد من أظهر تجليات الأثر القرآني

الجديد والأداء الفني. فأصحاب الفصاحة والبيان- بشكل عام-خاضوا بقوة في موضوعات الفخر والموعظة والمديح والحماسة والهجاء بينما في مجالات الفلسفة والتشريع ومختلف العلوم بدوا أقل احتفاء 🥻 منهم بها، وقلما نجد الشعر يقتحم هذه الميادين. ومن هنا كانت لغة القرآن العظيم شيئًا آخر، فالنسق واحد ينتظم مختلف الموضوعات. في الموعظة بناء لغوي محكم، تشبه قوة نسجه في موضوع التشريع أو خلق الإنسان والكون، من غير ضعف في هذا النسج أو ذاك. في البناء اللغوي القرآني عناصر حياة تجعل منه لا يخلق على الآذان ساعه ولا يدب الملل إلى سامعه، لذلك لم نو أديبًا أجاد في المعاني الإسلامية الجديدة إجادة الأديب الجاهلي لمعانيه، لأنَّه لا يمكن التعبير فنيًا عن المعنى

الفريد المعروف في كلامه ( إلى المحط التوازن بين المفردات في قوله « السّتَنْصَرَكُمْ وَلَهُ جُنُودُ السَّاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الحُكِيمُ، وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الحُكِيمُ، وَالسّتَقْرَضَكُمْ وَلَهُ خَزَائِنُ السّاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَهُو الْغَنِيُّ الحُمِيد » (٢٣)، وَهُو الْغَنِيُّ الحُمِيد » (٢٣)، الله المني أو قهر على الني أشاع نغمًا صوتيًا مقصودًا من غير إخلال بالمعني أو قهر على ألفاظه.

ونحو قوله «الَّذِي لَمْ يَزَلْ قَائِماً دَائِماً وَالْمَاءُ ذَاتُ إِذْ لَا سَمَاءٌ ذَاتُ أَبْرَاجٍ، وَلَا حُجُبٌ ذَاتُ إِرْتَاجٍ "(٢٠)، وقوله: «وَلَا يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ عِبَادِهِ شُخُوصُ لِحُظَةٍ... فِي لَيلٍ مِنْ عِبَادِهِ شُخُوصُ لِحُظَةٍ... فِي لَيلٍ مَنْ عَبِيرٍ وَلَا غَسَقٍ سَاج "(٢٠). وفي تعبير آخر قال: «فَسُبْحَانَ مَنْ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ سَوَادُ غَسَقٍ دَاجٍ، وَلَا لَيْلٍ سَاج "(٢٠). ولم يكن السجع عصيًا في الأداء ولم يكن السجع عصيًا في الأداء الفني بتعبيرات الإمام عن مختلف الفني بتعبيرات الإمام عن مختلف المعاني حتى تلك التي توصف بالجدة والدقيقة مثل ذكر الذات

في الأدب العربي لسبب واضح هو أن المعاني الإسلامية ذائبة في نفسه وهي بعد جديدة على غيره. وتعد خطب التوحيد في هذا المجال أوضح دليل على ما نزعم فهى بحد ذاتها تصل إلى مراتب الإعجاز، نحو قوله «فَمِنْ شَوَاهِدِ خَلْقِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ مُوَطَّدَاتٍ بِلَا عَمَدٍ، قَائِمَاتٍ بِلَا سَنَدٍ دَعَاهُنَّ فَأَجَبْنَ طَائِعَاتٍ مُذْعِنَاتٍ، غَيْرَ مُتَلَكِّئَاتٍ وَلَا مُبْطِئَاتٍ، وَلَوْ لَا إِقْرَارُهُنَّ لَهُ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَإِذْعَانُهُنَّ بالطُّوَاعِيَةِ، لَمَا جَعَلَهُنَّ مَوْضِعاً لِعَرْشِهِ وَلَا مَسْكَناً لِلَائِكَتِهِ، وَلَا مَصْعَداً لِلْكَلِم الطَّيِّبِ وَالْعَمَلِ الصَّالِح مِنْ خَلْقِهِ»(۲۲)، فقد استعمل أساليب البلاغة من بيان وبديع بشكل فاعل في تأدية المعنى المراد من غير تكلف ولا تصنع، باتساق نغمي سجعي وجناسي وترادف وتقسيم بديعي بين الجمل، فضلا عن البناء التصويري

المقدسة وقضايا التوحيد، فكان

النبر بالقرائن السبعية عاليا. نحو قوله - فضلًا عها ذكر - من خطبة في التوحيد: «لَيْسَ فِي الْأَشْيَاءِ بِوَالِحٍ وَلَا عَنْهَا بِخَارِحٍ، يُخْبِرُ لَا بِلِسَانٍ وَهَوَاتٍ، عَنْهَا بِخَارِحٍ، يُخْبِرُ لَا بِلِسَانٍ وَهَوَاتٍ يَقُولُ وَيَسْمَعُ لَا بِخُرُوقٍ وَ أَدَوَاتٍ يَقُولُ وَلَا يَتَحَفَّظُ» (٢٧). ومثل قوله: «وَاحِدٌ لَا بِعَدَدٍ دَائِمٌ لَا بِعَمَد وقائِمٌ لَا بِعَمَد (٢٨).

فَيكُونَ مَوْلُوداً وَلَمْ يُولَدْ فَيَصِيرَ كَاذُوداً، جَلَّ عَنِ التِّاذِ الْأَبْنَاءِ (۲۹٪). وذلك لأن من يلد في الأغلب يكون مولودا، وبذلك يفتقر إلى الكهال لأنه سيحتاج غيره فضلًا عن كونه سيحد بحدود المكان والزمان، وكل تلك الصفات تتناقض والإلوهية، وتتقاطع مع الوحدانية. ومن أدواته التصويرية قوله (وَلَوْ وَهَبَ مَا تَنَفَّسَتْ عَنْهُ مَعَادِنُ الجُبَالِ،

وَضَحِكَتْ عَنْهُ أَصْدَافُ الْبِحَارَ مِنْ فِلِزِّ اللَّجَيْنِ وَالْعِقْيَانِ، وَنُشَارَةِ اللُّرِّ وَحَصِيدِ المُرْجَانِ مَا أَثَّرَ ذَلِكَ فِي جُودِه.. ١١٠٠. فلفظة (تنفس) استعارة نقلت الجامد إلى الأحياء، واستعار الضحك للأصداف بوصف انفتاح الصدفتين وإسفارهما عن اللؤلؤ الشبيه في بدوه بأسنان الإنسان حال ضحكه «ومن صادف الصدفة عند فتحها وجدها كالإنسان يضحك» (٣١). وتدبر خلق السموات والأرض فقال: «وَكَانَ مِن اقْتِدَارِ جَبَرُوتِهِ، وَبَدِيعِ لَطَائِفِ صَنْعَتِهِ، أَنْ جَعَلَ مِنْ مَاءِ الْبَحْرِ الزَّاخِرِ، المُتَرَاكِم المُتَقَاصِفِ يَبَساً جَامِداً، ثُمَّ فَطَرَ مِنْهُ أَطْبَاقاً، فَفَتَقَهَا سَبْعَ سَمَاوَاتٍ بَعْدَ ارْتِتَاقِهَا فَاسْتَمْسَكَتْ بِأُمْرِهِ»(٣٢). والرتق والفتق معنيان متقابلان: الأول، يعني الضم والالتحام، والآخر، يعنى الفصل

بين المتصلين (٣٣). ويبدو من معنى مِنْ صَيَاخِيدِهَا، فَسَكَنَتْ مِنَ المُيَدَان لِرُسُوبِ الجِبَالِ فِي قِطَع أَدِيمِهَا (٣٩). فجعل الجبال سببًا لسكون الأرض عن ميدانها واضطراب حركتها، في سابقة علمية رائدة، فقد ذكر ابن أبي الحديد «أنَّ هذا القول يخالف قول الحكماء [يعنى الجغرافيين والفلكيين]، لأنَّ سكون الأرضُ عند الحكماء لم يكن لذلك؛ بل لأنَّها تطلب المركز، وهي حاصلة في حيِّزها الطبيعي، لكنَّا وإن كان مخالفًا لقول الحكماء فإنَّا نعتقده دينًا ومذهبًا ونعدل عن قول الحكماء، لأنَّ اتباع قوله ( الله الولي من اتباع أقوالهم»(٤٠). وهـذا المعنـي اسـتفاده من أكثر من موضع في الكتاب العزيز نحو قوله تعالى: ﴿وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمْيِدَ بِكُمْ ﴿ (١٤)، وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمْيِدَ بِهُمْ ﴿ ٤٢). والرواسي

قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمُ يَكِ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ (٣٤) وتأكيد الإمام لها أن السموات والأرض كانتا ملتصقتين ثم فصل الله تعالى بينها (٢٥٠)، وقديمًا قالوا: أصل الأجسام الماء والمقصود بالماء هنا الجوهر السائل الذي هو أصل كلِّ الأجسام(٢٦١)، وخلقت الأرض من زبده والسماء من بخاره (٣٧). وتؤكد أحدث النظريات العلمية في نشأة الأرض والساء هـذا المعنى «وذلك أنَّهـما كانتا في أول أمرهما ملتصقتين داخل السديم الذي يحتويها، ثم أنَّها انفصلتا نتيجة انفجارات شديدة حدثت داخل السديم (الله على السديم) وذكر (الله السديم) الجبال في خطبت التوحيدية فقال: ﴿ وَعَـدَّلَ حَرَكَاتِهَا بِالرَّاسِيَاتِ مِنْ جَلَامِيدِهَا، وَذَوَاتِ الشَّنَاخِيبِ الشَّمِّ

الداخل في الأرض(٤٤).

وهي تعبيرات تصويرية تنقل المعنى من التجريد إلى الحس والمشاهدة في أبهى حلة بيانية. الخاتمة

نخلص ممَّا سبق من البحث إلى النتائج الآتية:

أولا: من فرائد الإمام على ( الله الإمام

جمع راسية من رسا إذا ثبت وقرَّ؛ التي تميز بها كلامه قدرة استحضاره لأنَّ الأرض ترسو بها (٢٤٠)، والراسي للنص القرآني وتمثله شكلًا ومضمونًا. الحقائق التوحيدية معالجة أدبية جديـدة.

ثالثا: أتاح عمق المعرفة التوحيدية للإمام (إلى تأديتها تأدية فنيَّة عالية. رابعا: كانت لغة الاستدلال المنطقى إحدى آليات الإمام (الله في) في عرض معانيه التوحيدية المعمَّقة.



### الهوامش

١. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٧/ ٢٥٣.

٢. المعقول واللامعقول، زكي نجيب محمود:

٠ ٣.

٣. عبقرية الإمام على، عباس محمود العقاد: ٤٢.

٤. نهج البلاغة: ٢ / ١١٦ - ١١٧.

٥. المصدر نفسه: ٢ / ١١٦ – ١١٧.

٦. المصدر نفسه: ٢ / ١١٦ - ١١٧.

٧. عبقرية الإمام على، عباس محمود العقاد: ٤٢.

٨. نهج البلاغة: ٢/ ٦٩.

٩. المصدر نفسه: ١/ ١٨٠.

١٠. المائدة: ١٢٠.

١١. الأنعام: ١٠١.

١٢. الأنفال: ٤٧.

١٣. الشورى: ١١.

١٤. نهج البلاغة: ١/ ٢٦١.

١٥. ظ. شرح نهج البلاغة، ابن ميشم البحراني:

.9. /٣

١٦. نهج البلاغة: ٢/ ٦٥.

١٧. الكشاف، الزمخشري: ٢/ ٤١.

١٨. نهج البلاغة: ١/ ٤٢٥.

١٩. المصدر نفسه: ٢/ ٦٤.

٢٠. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ١٣/ ٤٨.

٢١. عبقرية الإمام على، العقاد: ١٨١.

٢٢. نهج البلاغة: ١/ ٤٢٩.

۲۳. المصدر نفسه: ۱/ ۲۶.

۲٤. المصدر نفسه: ١/ ١٨٢.

٢٥. المصدر نفسه: ١/ ٣٨٥.

٢٦. المصدر نفسه: ١/ ٤٢٩.

۲۷. المصدر نفسه: ۲/ ۷۱.

۲۸. المصدر نفسه: ۲/ ۲۶.

۲۹. المصدر نفسه: ۲/ ۷۱.

٣٠. المصدر نفسه: ١/ ١٨٥.

٣١. شرح نهج البلاغة، ابن ميشم البحراني: ٢/

. 474

٣٢. نهج البلاغة: ٢/ ١٤.

٣٣. ظ. المفردات، الراغب: ١٨٧ - ٣٧١.

٣٤. الأنساء: ٣٠.

٣٥. ظ. التبيان، الطوسي: ٧/ ٢٤٠. الميزان،

الطباطبائي: ١٤/ ٢٧٧.

٣٦. ظ. نهج الحياة، حامد حفني: ١٠٧.

٣٧. ظ. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١١/

.07

٣٨. القرآن وإعجازه العلمي، محمد إسماعيل

إبراهيم: ٦١. ظ. الاكتشافات العلمية الحديثة

ودلالتها في القرآن الكريم، سليان عمرقوش:



٤٢. الأنبياء: ٣١.

٣٩. نهج البلاغة: ١/ ١٩٦.

٤٣. ظ. الكشاف، الزمخشري: ٤/ ٤. الجامع

٤٠. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٦/ ٤٤٧. لأحكام القرآن، القرطبي: ٩/ ٢٨٠.

٤١. لقيان: ١٠.

.171 -119

٤٤. ظ. التفسير الكبير، الرازي: ٢٢/ ١٦٤.





#### المصادر

القرآن الكريم.

• الاكتشافات العلمية الحديثة ودلالتها في القرآن الكريم، سليان عمرقوش (الدكتور)، دار الحرمين - الدوحة، ط۱، ۱٤۰۷هـ - ۱۹۸۷م. التبيان في تفسير القرآن، الطوسي (ت: ٤٦٠هـ)، تحقيق: أحمد حبيب القصير، المطبعة العلمية - النجف الأشرف، (د ط)، ۱۹۵۷م.

• التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، الرازي (ت: ٩-٦٠٦هـ)، طهران، ط٢، (دت).

• الجامع لأحكام القرآن، القرطبي (ت: ٦٧١هـ)، مطبعة دار الكتب المصرية، ط٢، ١٣٥٤هـ-١٩٣٥م.

• شرح نهج البلاغة، المدائني ابن أبي الحديد (ت: ٢٥٦ هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء التراث العربي، القاهرة، (د ط)، ١٩٥٩ م. • شرح نهج البلاغة (المصباح شرح الكبير)، البحراني ابن ميشم (ت: ٢٧٩هـ). مطبعة خدمات، طهران، ط٢، ١٤٠٤ هـ.

• عبقرية الإمام علي، العقاد ،عباس محمود، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، (دط)، (دت). • القرآن وإعجازه العلمي، محمد إبراهيم

إسماعيل، دار الفكر العربي ودار الثقافة العربية للطاعة، (د ط)، (د ت).

• الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التنزيل، الزمخشري (ت: ٥٣٨هـ)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، (دط)، ١٩٦٦م.

• المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني (ت: ٥٠٢ هـ). تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة للطباعة والنشر - بيروت - لبنان، (د ط)، (د ت).

• المعقول واللامعقول في تراثنا الفكري، زكي نجيب محمود، دار الشروق، القاهرة - بيروت (د ط)، (د ت).

الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطباطبائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، الطبعة الثانية، بيروت- لبنان ١٩٧٢ م.
 خهج البلاغة، جمع الشريف الرضي (ت:

نهج البلاعة، جمع الشريف الترضي (ت. ٤٠٦هـ)، تحقيق وشرح: محمد أبو الفضل

إبراهيم، بيروت-لبنان، دار الجيل، ط٢، ١٤١٦

 نهج الحياة، حامد حفني (الدكتور) وآخرون، طهران، ط۱، (دت).

## أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية

# Monotheism Fiction in Nahjul- Balagha Stylistic study

أ.د. حسن حميد الفياضجامعة الكوفة / كلية التربية الأساسيةقسم اللغة العربية

Prof. Dr. Hassan Hamid Al-Fayyad

University of Kufa \ College of Basic Education

Department of Arabic language

## ملخص البحث

تمثلت مباحث التوحيد في كتاب نهج البلاغة عبر خطبه، ورسائله، وسائر كلامه، وهي من الدقة والفصاحة والبلاغة بمكان ينحدر منه السيل ولا يرقى إليه الطير، وقد قرأتها قراءة المتأني، ورددتها ترداد المتأمل، وفتشت بين سطورها فعل الباحث عن ضالته، فما انقشعت دهشتي، ولا تبددت حيرتي، بل ازددت دهشة لدقيق ما فيه من مباحث علم التوحيد، مع كثرة تفصيل دقائقه وغوامضه وهو ما لا ينجلي بتأمل المتأمل، ولا بتدبر المتدبر، بل هو علم من ذي علم، ومشاهدة ببصيرة القلب، وهو القائل ( الله علم علم من أَفَأَعْبُدُ مَا لَا أَرَى، قَالَ: وَكَيْفَ تَرَاهُ؟ قَالَ: لَا تُدْرِكْهُ الْعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْعِيَانِ، وَلَكِنْ تُدْرِكُهُ الْقُلُوْبُ بِحَقَائِقِ الإِيْمَانِ». ويتضح الأمر ببيان أن التوحيد لا يتوصل إليه بمجردة مشاهدة الخلق والتأمل فيه؛ لأن النظر والتأمل يقودان إلى معرفة الخالق والإذعان بوجوده، وهو ما عبر عنه (الله عنه من شَوَاهِد الْبَيِّنَاتِ عَلَى لَطِيفِ صَنْعَتِهِ وَعَظِيم قُدْرَتِهِ مَا انْقَادَتْ لَهُ الْعُقُولُ مُعْتَرِفَةً بِهِ وَمَسَلِّمَةً لَهُ»، وقد بين هذا في موضَّع آخر بقوله ( الله الدِّين مَعْرِفَتُهُ ». أما التوحيد فيحتاج إلى إقامة الدليل عليه بعد معرفة الخالق، ويتم هذا بالتفكر بدلائل الخلق الذي عبر عنه بلفظ الأسماع؛ لأن السمع دليل على التفكر، فالإنسان العاقل لا يقبل كل ما يسمعه، بل يجيله في خاطره ويتنخَّله ليختار لبابه، وقد مدح الله عباده الذين يتفكرون فيها يسمعون ويختارون أحسنه في كتابه العزيز بقوله سبحانه: ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِي \* الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمْ الله وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ [الزمر ١٧ - ١٨]. وقد سعت هذه الدِّراسة إلى تتبُّع أدب التوحيد في نهـج البلاغة على وفق مباحث تناولت بها مسارات التوحيد في كلام أمير المؤمنين ( الله المومنين ( الله عليه المومنين ( الله عليه المومنين ( الله عليه التقنين الله عليه المومنين ( الله عليه المومنين الله عليه المومنين ( الله عليه المومنين الله المومنين الله عليه المومنين المومنين الله عليه المومنين ال للرهنة على معرفة الخالق وتوحيده.



#### Abstract

The monotheism researches in Nahjul-Balagha are represented in speeches. letters and words which marked by accuracy, eloquence and rhetoric. I studied it carefully, and I am astonished to what's in it of monotheism researches with a lot of details. It's a science from Allah. About that Imam Ali (pbuh) said: "shall I worship whom could not I see him" They questioned: "how shall you see him?" he answered: "He could not be seen by eyes, he realized by hearts with faith". It's clear that monotheism couldn't be reached on watching creation and meditation, because it leads to knowing the creator. About that Imam Ali said: "He establishes evidences of creation and power which lead brain to him". Also he said "knowing him is the beginning of religion". However monotheism need evidence after knowing the creator which is done by thinking of creation evidences represented by hearing, since hearing is proof of thinking. Allah said "Those who listen to the word, and follow the best (meaning) in it: those are the ones whom Allah has guided, and those are the ones endued with understanding". This study tries to follow monotheism fiction in Nahjul- Balagha on researches deals with monotheism in prince of true believers sayings, observing the most important foundations used by Imam Ali to identify Allah and monotheism.

🚱 تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة ويسيرة الإمام علي على اسلاء وفكره

#### المقدمة

الحمد لله استتامًا لنعمته، واستسلامًا لعزَّته، واستعصامًا من معصيته، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله الطيبين الطاهرين. ليس من شكِّ في أنَّ كتاب نهج البلاغة قد تسنَّمَ أعلى مراتب الفصاحة والبلاغة والجال، بعد القرآن الكريم وكلام النبعِّ (بين )، وانحدر منه سيل من المعارف والعلوم لم تتهيأ لأحدٍ غير عليِّ ( النصل اختطه لنفسه من اتباع التوحيد الخالص. أثر القرآن الكريم والنبي العظيم (سِينَ )، ولا ريب في أنَّ من أهم العلوم الله وأدقّها علم التوحيد؛ إذ تبتني مباحثه على وجود الخالق- سبحانه-، وتوحيده، ونفى صفات المخلوقين عنه، وغيرها من المباحث، وفي كلُّ ذلك دقيق من التوصيف والتفريع والاستنباط.

وتقع أهمية هذا البحث في الحاجة مقدمته: «وَيَمْضِي فِي أَثْنائِهِ مِنْ

الماسة إلى الرجوع للمنابع الصافية في توحيد الله -سبحانه- بعد أن برزت ظواهر إلحادية لأسباب كثيرة قد لا يكون الفكر أهم دوافعها، ولكنها بشكل عام تتكلّ على بعض الشبهات والمغالطات التي تتمظهر بمظهر الفكر، والتي يسهل فيها اصطياد بعض الشباب التي لم تقو عقيدته، ولم يتمترس بفهم قويم لآي الكتاب المبين، ولا بفقه دقيق لكلام النبي وآله الأطهار الذين هم دعائم

وقد اختط البحث لنفسه استقراء كلام أمير المؤمنين على بن أبي طالب (طبع)، واستجلاء المفاهيم التي أوردها في كلامه عن التوحيد بے ضمّه بین جنبیه کتاب (نہج البلاغة)، وقد أحسن الشريف الرضى جامع الكتاب في وصفه هذا النحو من العلم بقوله في آخر

عَجيبِ الكَلامِ فِي التَّوحيدِ وَالعَدْلِ، وَتَنْزيهِ الله سُبحانَهُ عَنْ شَبَهِ الخَلقِ، مَا هُوَ بِلالُ كُلِّ غُلَّةٍ، وَشَفاءِ كُلِّ عُلَّةٍ، وَشَفاءِ كُلِّ

وانتظم البحث في تمهيد بين (المعرفة التوحيدية للإمام علي بن أبي طالب الله )، ثم تتابعت ثلاثة مباحث عن (وجود الخالق)، و(توحيد الخالق)، و(التوحيد وأسلوب النفي). وانتهى بالنتائج، ثم ثبت المصادر.

وأفاد البحث بعد كتاب (نهج البلاغة) من مجموعة من المصادر المتنوعة في علم الكلام، والتفسير، والتاريخ، واللغة، والصوت، والبلاغة، وغيرها.

والحمد لله أولًا وآخرًا وصلى الله على محمد وآله.

## التمهيد

المعرفة التوحيدية للإمام علي بن أبي طالب (المليخ)

الخُصِيصَةِ، وَضَعَنِي فِي حِجْرهِ وَأَنَا

وَلَـدُ، يَضُمُّنِي إِلَى صَـدْرِهِ، وَيَكْنُفُنِي

فِي فِرَاشِهِ، وَيُمِسُّنِي جَسَدَهُ، وَيُشِمُّنِي الْ

عَرْفَهُ، وَكَانَ يَمْضَغُ الشَّيْءَ ثُمَّ

يُلْقِمُنِيهِ، وَمَا وَجَدَلِي كَذْبَةً فِي قَوْلٍ،

وَلَا خَطْلَةً فِي فِعْل، وَلَقَدْ قَرَنَ الله بِهِ

( الله عَنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِياً أَعْظَمَ

مَلَكٍ مِنْ مَلَائِكَتِهِ، يَسْلُكُ بِهِ طَرِيقَ

المُكَارِم، وَمَحَاسِنَ أَخْلَاقِ الْعَالَم لَيْلَهُ

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية.

وقد حبا الله عليا (الله عليا اله عليا الله اهب والمزايا المتنوعة التي أهلته لأن يكون رافع راية الإسلام الحقّ، والمنافح عنه بالفكر والسيف، وحسبك من ذلك أنَّه كان الأذن الواعية التي ذكرها الله -سبحانه- في كتابه العزيز بقوله: ﴿وَتَعِيَهَا أُذُنُّ وَاعِيَةٌ﴾ (٥)، وكان أقضى الأمة(١)، وباب مدينة علم النبي (بياله)(٧)، فكانت معرفته التوحيدية نابعة من كتاب الله الكريم، ومما أفاضه عليه ابن عمّه رسول الله (سين بطول ملازمته له، فضلًا عبًّا عرف عنه من طول تأمله وعميق تفكره، وقد أشار إلى ذلك في جوابه لبعض سائليه: «فَانْظُرْ أَيُّهَا السَّائِلُ فَهَا دَلَّكَ الْقُرْآنُ عَلَيْهِ مِنْ صِفَتِهِ فَأَتَمَّ بِهِ، وَاسْتَضِيْ بنُورِ هِدَايَتِهِ، وَمَا كَلَّفَكَ الشَّيْطَانُ عِلْمَهُ مِمَّا لَيْسَ فِي الْكِتَابِ عَلَيْكَ فَرْضُهُ وَلَا فِي سُنَّةِ النَّبِيِّ (سِيِّكُ ) وَأَئِمَّةِ الْهُدَى أَثَرُهُ؛ فَكِلْ عِلْمَهُ إِلَى الله سُبْحَانَهُ، فَإِنَّ ذَلِكَ

وَنَهَارَهُ، وَلَقَدْ كُنْتُ أَتَّبَعُهُ اتِّبَاعَ الْفَصِيل أَثْرَ أُمِّهِ، يَرْفَعُ لِي فِي كُلِّ يَوْم مِنْ أَخْلَاقِهِ عَلَماً، وَيَأْمُرُنِي بِالِاقْتِدَاءَ بهِ، وَلَقَدْ كَانَ يُجَاوِرُ فِي كُلِّ سَنَةٍ بحِرَاءَ فَأَرَاهُ وَلَا يَرَاهُ غَيْرِي »(٢).

وفي هذا الكلام بيان شافٍ لمن ألقى السمع وهو شهيد، فلقد كان اختيار رسول الله (سيال) له اختيارًا قصديًّا منذ البداية، ولم يكن لعارض أو أزمة (٣). فنشأ على (الله على حجر النبى يسمع ترانيم الوحى، ويردد آيات القرآن، ويتلقى معارف وأحكامه من النبي بالتفاصيل الدقيقة، ولم يفارق رسول الله (سيك) 📢 حتى بعد زواجه بفاطمة (١١)، إذ كان بيته إلى جوار بيوت النبي في المسجد النبوي الشريف، وكان يرصد له في الليل جزءًا من وقته يغذيه فيه بالعلوم والمعارف التي أودعها الله عنده(١٤)، وبقياعلى ذلك حتى التحق النبي (مِيْنَالِهِ) بالرفيق الأعلى.

مُّنْتَهَى حَقِّ الله عَلَيْك »(^). مِنْ نَخَافَتِه »(٩).

فظهر من كل ذلك علمه بتوحيد الله -سبحانه-، ولقد كان من دقيق وصفه، وكثرة ما يذكره من التفاصيل أن جعل كثيرًا من الناس يحارون في أمره، حتى ظنّ بعضهم أنَّه قد رأى ربَّه، ويكشف لنا النص الآتي في نهج البلاغة عن دهشة الناس من وصف عليِّ ربَّه، فقد سأله ذعلب اليهاني \*: «هـل رأيت ربَّك يا أمير المؤمنين؟ فقال ( الله الله عبد ما لا أرى، فقال: وكيف تراه؟ فقال: لَا تُدْركُهُ الْعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْعِيَانِ؛ وَلَكِنْ تُدْركُهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ، قَريبٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ غَيْرَ مُلَابِسٍ، بَعِيدٌ مِنْهَا غَيْرَ مُبَايِن، مُتَكَلِّمٌ لَا برَوِيَّةٍ، مُريدٌ لَا بهمَّةٍ، صَانِعٌ لَا بِجَارِحَةٍ، لَطِيفٌ لَا يُوصَفُ بِالْخُفَاءِ، كَبِيرٌ لَا يُوصَفُ بالجُفَاءِ، بَصِيرٌ لَا يُوصَفُ بالحُاسَّةِ، رَحِيمٌ لَا يُوصَفُ بالرِّقَّةِ، تَعْنُو الْوُجُوهُ لِعَظَمَتِهِ، وَتَجِبُ الْقُلُوبُ

فالدهشة والحيرة بادية في سؤال ذعلب اليهاني، (هل رأيت ربّك... وكيف تراه؟)، وجاء الجواب بذكر صفات تؤكد أنَّ الرؤية لا تكون إلا بإدراك القلوب، لما فيها من التضاد، والتخالف والتباعد بين الصفة وشبهها من صفات البشر التي تدرك بالعيون.

ولم يكن لأحد غير أمير المؤمنين على (هيلا) مثل هذه المعرفة؛ إذ لم يظهر على لسان أحد من الصحابة والتابعين وغيرهم من أهل العلم ما جاء على لسانه من علم التوحيد سعة، ودقة، وتفصيلا، حتى صدح بذلك غير واحد من أهل التحقيق قديمًا وحديثًا، ومن أولئك ابن أبي الحديد في شرحه نهج البلاغة، فقال في شرح بعض فصول التوحيد من كلام أمير المؤمنين (هيلا): «واعلم أنّ هذا الفن هو الذي بان به أمير المؤمنين

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية..

( ( عن العرب في زمانه قاطبة، واستحقَّ به التقدم والفضل عليهم أجمعين... ومعلوم أنَّ هذا الرجل انفرد بهذا الفن، وهو أشرف العلوم؛ لأنَّ معلومه أشرف المعلومات، ولم ينقل عن أحدٍ من العرب غيره في هذا الفنِّ حرفٌ واحد»(١٠٠).

ومن أولئك الأستاذ محمد أمين النواوي في حديثه عن نهج البلاغة، إذ يقول: «لقد كان عليٌّ في خطبه المتدفقة يمثِّل بحرًا خضيًّا من العلماء الربانيين، وأسلوبًا جديدًا لم يكن إلا لسيد المرسلين، وطرَق بحوثًا من التوحيد لم تكن تخضع في الخطابة إلَّا الناس قبله، فدانت لبيانه، وسلست

وأشار إلى ذلك الأستاذ عباس محمود العقاد في عبقريته قائلًا: «في كتاب نهج البلاغة فيض من آيات التوحيد والحكمة الإلهية، تتسعبه

دراسة كل مشتغل بالعقائد، وأصول التأليه وحكم التوحيد "(١٢).

وخلاصة الأمر: أنَّ معرفة الإمام أمير المؤمنين التوحيدية تشكلت من القرآن الكريم، والنبي العظيم، وما استصفاه من دقيق فكره ورائق تأمُّله، فضلًا عمَّا وهبه الله إيَّاه بوصفه وصيّ النبي والقائم مقامه من بعده.

## المبحث الأول: وجود الخالق

أول ما يبحث عنه في علم التوحيد هـ و وجـ و د الخالـ ق، وهـ و مقدمـ ة لهـ ذا العلم؛ إذ لا معنى لتوحيد الخالق من دون إثبات وجوده، وقد سلك المتكلمون في ذلك سبلًا عدّة، كان أقربها إلى الفطرة، وأوضحها في الأذهان هو (برهان النظم)؛ لأنَّه «يتجاوب مع جميع العقول على اختلاف سطوح تفكيرها (١٣٠)، ويقوم هـ ذا الدليـل باختصـار عـلى أنَّ (الاهتداء إلى وجود الله -سبحانه-يكون عن طريق مشاهدة النظام

لنطقه»(۱۱)

الدقيق البديع السائد في الكون (١٤٠)، ويحتاج هذا البرهان إلى مقدمات أربع:

الأولى: إنّ ما يتصوره الإنسان في ذهنه له واقع خارجي، وما موجود في ذهن الإنسان هو انعكاس لذلك الواقع.

الثانية: إنَّ عالم الطبيعة خاضع من أنَّ كلاً منهم (البنّاء والنظام محدد، وإنَّ كل ما في الكون في مواد البناء نفسها (۱۰). لا ينفك عن النظم والسنن التي وقدد تردد هذا البره كشفت العلوم الطبيعية عن بعضها. من آيات القرآن الكر الثالثة: أصل العليّة، ويعني أنَّ قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ تَكوّن الشيء بلا مكوّن، وتحققه بلا وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللّيْ على الرابعة: إنَّ دلالة الأثر تتجلَّى يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله بصورتين: مِنْ مَاءِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضِ مِنْ مَاءِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ مَاءِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ مَاءِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ

(أ) وجود الأثريدل على وجود المؤثّر، على نحو ما نقل عن أعرابي قوله: البعرة تدل على البعير وأثر الأقدام يدل على المسير.

(ب) إنَّ لدلالة الأثر بعدًا آخر هو

الكشف عن خصوصيات المؤثّر من عقله وعلمه وشعوره، فوجود بناء جميل ومفيد يدلُّ على وجود بنّاء عاقل عالم بها تحتاجه صنعته، في حين لا نجد هذه الصفات للسيل الذي يجرف مواد البناء نفسها ليلقيها بعيدًا متجمعة أو مشتتة، على الرغم من أنَّ كلاً منها (البنّاء والسيل) أثر

وقدد تردد هذا البرهان في كثير من آيات القرآن الكريم، منها قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِهَا وَالْفُلْكِ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله مِنْ السَّهَاءِ فَي فَا النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله مِنْ السَّهَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ وَالسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَاللَّيَاحِ وَالسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لآياتٍ لِقَوْم يَعْقِلُونَ إِلَى السَّمَاءِ وَقُولُه تعالى: ﴿أَفُلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى السِّمَاءِ كَيْفَ وَقُولُه تعالى: ﴿أَفُلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ كُلُوفَتُ \* وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ

رُفِعَتْ \* وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ \* وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ شُطِحَتْ \* فَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ شُطِحَتْ \* فَذَكِّرْ إِنَّهَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ \* لَسْتَ عَلَيْهِمْ فَذَكِّرْ \* لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرِ \* (۱۷)، وغيرهما كثير.

وقد انتهج الإمام علي (الله النهج في خطبه التوحيدية، فتكرر عنده الاحتجاج لوجود الخالق عنده الاحتجاج لوجود الخالق اسبحانه ببرهان النظم، وكان ممّا جاء فيها قوله (الله النظم، وكان ممّا كَالنّباتِ مَا لهُمْ زَارعٌ، وَلَا لِاخْتِلَافِ صُورِهِمْ صَانِعٌ، وَلَا يَلْجَئُوا إِلَى حُجّةٍ فِيهَا الْحَوْد، وَلَا تَكُونُ بِنَاءٌ مِنْ غَيْرِ بَانٍ أَوْ جِنَايَةٌ مِنْ يَكُونُ بِنَاءٌ مِنْ غَيْرِ بَانٍ أَوْ جِنَايَةٌ مِنْ

فقد انتظم برهانه بها عرف عنه من بلاغة عالية، تتهازج فيها رصانة التركيب بعمق الدَّلالة في إطار من الموسيقى الموحية؛ إذ حقق السجع المتوازي وهو أن يراعى في الكلمتين الوزن وحرف السجع أن السجع في الكلمتين الوزن وحرف السجع أن وظيفة دلالية

تتعاشق مع البعد الصوي لإحداث أثر فاعل في المتلقي، ويتحقق ذلك بهيئة الفاصلة وصوتها، وتتركز بورة النص في الجملتين الأخيرتين اللتين تنتهيان بالسجعتين (بان ... جان)، فقد كشف فيها عن برهان النظم، وهو الدليل الذي تقوم عليه جلّ محاولات اثبات وجود الصانع حل شأنه-، وقد نسج هذا الدليل بأسلوب الاستفهام الإنكاري في بنية بعمت في دلالتها بين طرفين جامعين لكلّ أبعاد الأثر والمؤثر على النحو الكّ أبعاد الأثر والمؤثر على النحو الآي:

وَهَلْ يَكُونُ بِنَاءٌ مِنْ غَيْرِ بَانٍ كل أثر عظيم له مؤثر.

أَوْ جِنَايَةٌ مِنْ غَيْرِ جَانٍ كل أثر حقير له مؤثر.

وكان التنكير الظاهر في الجملتين دالًا على العموم، فلا مناص من الاعتراف بوجود الخالق لهذا الكون ما دام لا ينفك أثر جليلا كان أم

حقيرا عن مؤثره.

وقد جاءت فاصلتا السجعتين (بانٍ، جانٍ) على هيئة اسم الفاعل المنقوص في ختام جملتي الاستفهام الانكاري للكشف عن اضطرار الأثر إلى مؤثره وإن كان غائبًا عن المشاهدة لاستشعار الحاجة إليه، فجاء تعويض الحرف المنقوص بالتنوين دلالة على حضور الغائب الذي زعموا عدم وجوده لتناهي حسّهم دونه.

وجاء المقطع الصوي لفاصلتي السجع في الجملتين على هيئة مقطع طويل مديد مقفل بصامت (٢٠٠) - في حالة الوقف - (بانْ، جانْ) بعد ثلاثة مقاطع صوتية مكررة، اثنان منها طويلان مغلقان متتاليان (منْ، غيْ) يمثلان وقفتين صوتيتين تفسحان المجال لمقطع ثالثٍ قصير منفتح (رِ) للمقطع المصوت للمقطع الصوق للسجعتين الباعث

على التنبه والتفكر، وقد كان لصوت النون بوصفه صوتًا مجهورًا مرققًا (٢٢) رنَّة موحية تتعاشق مع المدّ لإحداث الأثر المطلوب.

لقد كان اختيار الأصوات بصفاتها ومقاطعها في فواصل السجع مترابطًا مع نسج الدَّلالة المقصودة في الاستدلال على الخالق -سبحانه- ولم تقف عند حد إحداث الأثر الفنى والاستمتاع به.

وإذا كان للمستوى الصوق أثره الفاعل في الاستدلال على وجود الخالق في النّص السابق فإنّنا نجد في نصِّ آخر أثر المستوى التركيبي واضحًا جليًّا؛ إذ بنى الإمام نصّه على نحو تصاعديّ مستعينًا بزمن الفعل وما أسند إليه من الضائر؛ ليقود المتلقي إلى النتيجة التي رسمها لية ود المتلقي إلى النتيجة التي رسمها له، نرى ذلك في قوله (المنها): "وَلَوْ فَكَرُوا فِي عَظِيمِ الْقُدْرَةِ وَجَسِيمِ النّعُمَةِ لَرَجَعُوا إِلَى الطّريقِ، وَخَافُوا النّعُمَةِ لَرَجَعُوا إِلَى الطّريقِ، وَخَافُوا النّعُمَةِ لَرَجَعُوا إِلَى الطّريقِ، وَخَافُوا

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية.

فِطْرَتَ ا فَاطِرْ، وَلَمْ يُعِنْهُ عَلَى خَلْقِهَا قَادِرٌ. وَلَوْ ضَرَبْتَ فِي مَذَاهِب فِكُركَ لِتَبْلُغَ غَايَاتِهِ مَا دَلَّتْكَ الدَّلَالَةُ إِلَّا عَلَى أَنَّ فَاطِرَ النَّمْلَةِ هُو فَاطِرُ النَّخْلَةِ؛ لِدَقِيقِ تَفْصِيل كُلِّ شَيْءٍ وَغَامِض اخْتِلَافِ كُلِّ حَيٍّ، وَمَا الجُلِيلُ وَاللَّطِيفُ وَالثَّقِيلُ وَالْخِفِيفُ وَالْقَويُّ وَالضَّعِيفُ فِي خَلْقِهِ إِلَّا سَوَاء »(٢٣). في هذا النص خمس فقرات متتابعات متسلسلات، انتقل فيها الخطاب متدرجًا من العموم إلى الخصوص، ومن السعة والشمول إلى الدقة والتقييد، ومن الغيبة إلى الحضور في التفات يجعل الوعى حاضرًا والفكر عاملًا للخلوص إلى النتيجة المقصودة التي قاد العقول إليها، فقد نظَّم أمير المؤمنين (الله الساء) خطابه بذهن وقَّاد، ودقةٍ عاليةٍ، وبناء متين ليهيئ المتلقى للانتقال في فكره برشاقةٍ وسلاسة إلى ما قاده إليه، وقد تمثَّل هذا البناء على النحو

عَذَابَ الْحُرِيقِ؛ وَلَكِن الْقُلُوبُ عَلِيلَةٌ وَالْبَصَائِرُ مَدْخُولَةٌ. أَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى صَغِيرِ مَا خَلَقَ؟ كَيْفَ أَحْكَمَ خَلْقَهُ وَأَتْقَنَ تَرْكِيبَهُ، وَفَلَقَ لَهُ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ، وَسَوَّى لَهُ الْعَظْمَ وَالْبَشَرَ. انْظُرُوا إِلَى النَّمْلَةِ فِي صِغَرِ جُثَّتِهَا وَلَطَافَةِ هَيْئَتِهَا لَا تَكَادُ تُنَالُ بِلَحْظِ الْبَصَر، وَلَا بمُسْتَدْرَكِ الْفِكَر، كَيْفَ دَبَّتْ عَلَى أَرْضِهَا وَصُبَّتْ عَلَى رِزْقِهَا، تَنْقُلُ الْحُبَّةَ إِلَى جُحْرِهَا وَتُعِدُّهَا فِي مُسْتَقَرِّهَا، تَجْمَعُ فِي حَرِّهَا لِبَرْدِهَا، وَفِي وِرْدِهَا لِصَدَرِهَا، مَكْفُولٌ برزْقِهَا مَرْزُوقَةٌ بوفْقِهَا، لَا يُغْفِلْهَا المُنَّانُ وَلَا يَحْرِمُهَا الدَّيَّانُ، وَلَوْ فِي الصَّفَا الْيَابِس ﴿ وَلَوْ فَكَّرْتَ فِي الْجَامِسِ. وَلَوْ فَكَّرْتَ فِي مَجَارِي أَكْلِهَا فِي عُلُوهَا وَسُفْلِهَا وَمَا فِي الجُوْفِ مِنْ شَرَاسِيفِ بَطْنِهَا، وَمَا فِي الرَّأْسِ مِنْ عَيْنِهَا وَأُذُنِهَا لَقَضَيْتَ مِنْ خَلْقِهَا عَجَبًا، وَلَقِيتَ مِنْ وَصْفِهَا تَعَبًّا فَتَعَالَى الَّذِي أَقَامَهَا عَلَى قَوَائِمِهَا، وَبَنَاهَا عَلَى دَعَائِمِهَا لَمْ يَشْرَكُهُ في

الآتى:

بقوله (ولو فكَّروا)؛ إذ أسند الفعل الماضي إلى جماعة الغائبين، وجعل مورد التفكير عامًا (في عَظِيم الْقُدْرَةِ وَجَسِيم النِّعْمَةِ...)، مستعملاً التركيب الاسمي الدال على الثبوت والدوام؛ ليكون ناتج الدَّلالة (لَرَجَعُ وا إِلَى الطُّرِيقِ وَخَافُ وا عَـذَابَ الْحَرِيقِ)، بيد أنَّ هذه الثمرة من التفكر لا تجنى؛ لأنَّ (الْقُلُوبِ عَلِيلَة وَالْبَصَائِرِ مَدْخُولَة)، في إشارة جميلة إلى ضرورة إعمال الفكر للوصول إلى الغاية التي سيقود المتلقي إليها.

إما المقطع الثاني فبدأه بالتفات من الماضي إلى المضارع مع إسناد الفعل إلى جماعة الغائبين الغافلين (ألا ينظرون)، وكان مورد النظر أخصَّ من المقطع الأول (إِلَى صَغِيرِ مَا خَلَقَ كَيْفَ أَحْكَمَ خَلْقَهُ وَأَتْقَنَ تَرْكِيبَهُ وَفَلَقَ لَهُ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَسَوَّى لَهُ

الْعَظْمَ وَالْبَشَرَ)، فاستعمال الفعل بدأ المقطع الأول من النص (ينظرون) بهادَّته وهيأته أوفق مع السياق من استعمال الأفعال الدالة على التفكر، لأنَّ المورد يدعو إلى مشاهدة الخلق، والتأمل فيه، ويخص صغار الخلق لأنَّه أدعى للعجب والدهشة، وليهيئ المتلقي للانتقال إلى المقطع الآتي.

بدأ المقطع الثالث بالالتفات من الغيبة إلى الحضور صادمًا لغفلة المتلقين بالخطاب المباشر إلى جماعة الحاضرين (انظروا)، وليكون مورد النظر أخص ممَّا سبق «إلَى النَّمْلَةِ فِي صِغَرِ جُثَّتِهَا وَلَطَافَةِ هَيْئَتِهَا لَا تَكَادُ تُنَـالُ بِلَحْـظِ الْبَـصَرِ وَلَا بِمُسْـتَدْرَكِ الْفِكَر، كَيْفَ دَبَّتْ عَلَى أَرْضِهَا وَصُبَّتْ عَلَى رِزْقِهَا؟ تَنْقُلُ الْحُبَّةَ إِلَى جُحْرِهَا وَتُعِدُّهَا فِي مُسْتَقَرِّهَا، تَجْمَعُ في حَرِّهَا لِبَرْدِهَا، وَفِي وِرْدِهَا لِصَدَرِهَا، مَكْفُولُ بِرِزْقِهَا مَرْزُوقَةٌ بِوِفْقِهَا».

ليكشف عن ملاحظة دقيقة لحياة

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية..

استعمال الفعل (فكّرت)؛ لكون المورد أكثر خصوصية ودقة من كلِّ ما مر سابقًا، ليصل به إلى جواب الشرط «لَقَضَيْتَ مِنْ خَلْقِهَا عَجَباً وَلَقِيتَ مِنْ وَصْفِهَا تَعَباً»، وليقود المتلقى إلى نتيجة الدلالة للمقاطع الأربعة السابقة «فَتَعَالَى اللَّذِي أَقَامَهَا عَلَى قَوَائِمِهَا، وَبَنَاهَا عَلَى دَعَائِمِهَا»، وهو ناتج برهان النظم القائم على إثبات وجود الخالق من مشاهدة يبدأ هذا المقطع بالتفات ثالث من خلقه والتأمل فيه، وليفتح الباب أمام إثبات توحيده في المقطع القادم بختام هذا المقطع بقوله: «لَمْ يَشْرَكْهُ فِي فِطْرَتِهَا فَاطِرٌ، وَلَمْ يُعِنْهُ عَلَى خَلْقِهَا

قَادِرْ ».

أما المقطع الخامس الـذي هـو ختام النص موضع البحث فقد بدأه بتأكيد الحضور في ذهن المتلقى، وإدامة التفكر بعمق وتحقيق، متوسلًا إلى ذلك بأسلوب الشرط غير الجازم مع ما يتبعه من جملة الشرط «وَلَوْ

كائن حيِّ لا يأبه له الناس، ولا يقيمون له وزنّا، فيدعوهم بالخطاب المباشر إلى النظر والتأمل والاعتبار؛ ليكون ناتج الدلالة (لَا يُغْفِلُهَا المُنَّانُ وَلَا يَحْرِمُهَا الدَّيَّانُ، وَلَوْ فِي الصَّفَا الْيَابِس وَالْحُجَرِ الْجَامِس)، لينهي في هذا المقطع مرحلة النظر والتأمل، ويفتح الباب أمام التفكر في المقطع الرابع.

جماعة المخاطبين إلى المخاطب المفرد باستعمال الفعل (فكّرتَ) المسند إلى تاء الفاعل المفتوحة، ليفسح المجال أمام المتلقي لإعمال فكره من دون اكراه بدلالة أسلوب الشرط غير الجازم (لو)، وليقوده برفق إلى مورد التفكر ﴿فِي مَجَارِي أَكْلِهَا، فِي عُلُوهَا وَسُفْلِهَا وَمَا فِي الجُوْفِ مِنْ شَرَاسِيفِ بَطْنِهَا، وَمَا فِي الرَّأْسِ مِنْ عَيْنِهَا وَأَذْنِهَا»، وهو ما لا يلحظ ببصر، ولا ينال إلا بالتفكر ولذا ناسبه

موضوع الخطاب، بدأ من عموم النظر لينتهي إلى دقة الفكر، ولينقل المتلقي إلى الوصول إلى النتيجة المتوخاة بسلاسة وترابط، وليسجل علو كعب الإمام أمير المؤمنين (هي) في بلاغة الخطاب، وتفرده في عرض دقائق الفكر وغوامض العلم بعرض أدبي رشيق، وأسلوب خطابي شيق. المبحث الثاني: توحيد الخالق

يحتاج التوحيد إلى مستوى أعلى من التفكر للاستدلال عليه، وهو ما لحظناه في المقطع الأخير من النص السابق؛ إذ احتاج فيه إلى المقايسة، والمقارنة، والاستنباط للوصول إليه، في حين كان مشاهدة الخلق والتأمل فيه كافيان للقول بوجود الخالق.

وقد بين الإمام (هي) ذلك مستعينا ببعض ألوان البيان العربي، وهو ما يدخل ضمن المستوى الدَّلالي في قوله (هي): «ابْتَدَعَهُمْ خَلْقًا عَجِيبًا مِنْ حَيَوانِ وَمَواتٍ خَلْقًا عَجِيبًا مِنْ حَيَوانِ وَمَواتٍ

ضَرَبْتَ فِي مَذَاهِبِ فِكْرِكَ لِتَبْلُغَ غَايَاتِهِ»، ليؤشر إلى أنَّ ناتج الدَّلالة في جواب الشرط يحتاج إلى أبعد من النظر والتأمل؛ لأنَّه قائم على القياس والاستنباط الناتجين عن عمق التفكر وقوة الربط، ليؤدي إلى «مَا دَلَّتْكَ الدَّلَالَةُ إِلَّا عَلَى أَنَّ فَاطِرَ النَّمْلَةِ هُوَ فَاطِرُ النَّخْلَةِ»، ليعلن الغاية من التفكر في الخلق وهو الوصول إلى توحيد الخالق بعد أن قادت مشاهدة الخلق إلى معرفة الخالق، فالتوحيد نتيجة لا تنال إلا بإعمال الفكر، وهو هـذه النتيجـة بقولـه: «لِدَقِيـق تَفْصِيـل كُلِّ شَيْءٍ، وَغَامِـض اخْتِـلَافِ كُلِّ حَيِّ، وَمَا الجُلِيلُ وَاللَّطِيفُ وَالثَّقِيلُ وَالْخُفِيفُ وَالْقَوِيُّ وَالضَّعِيفُ فِي خَلْقِهِ إلا سَوَاء».

لقد كشف لنا النص السابق بمقاطعه الخمسة عن تسلسلٍ فكريً متقن وتدرج أسلوبي رفيع في عرض

م علي عليه السلام وفكره

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية.

لأنَّ النظر والتأمل يقودان إلى معرفة الخالق والإذعان بوجوده، وهو ما عبَّر عنه ( المِن اللهِ عنه ( اللهِ عنه الله عنه الله عنه المُعالِم عنه الله عنه المُعالِم عنه المُعالِم عنه الم الْبَيِّنَاتِ عَلَى لَطِيفِ صَنْعَتِهِ وَعَظِيم قُدْرَتِهِ مَا انْقَادَتْ لَهُ الْعُقُولُ مُعْتَرِفَةً بِهِ وَمَسَلِّمَةً لَـهُ»، وقد بين هـذا في موضع آخر بقوله (هلي): «أَوَّلُ الدِّين مَعْرِفَتُهُ ١٢٦).

أما التوحيد فيحتاج إلى إقامة الدليل عليه بعد معرفة الخالق، ويتم هذا بالتفكر بدلائل الخلق الذي عبر عنه بلفظ الأسماع؛ لأن السمع دليل على التفكر، فالإنسان العاقل لا يقبل كل ما يسمعه، بل يجيله في خاطره وينخله ليختار لُبابه، وقد مدح الله عباده الذين يتفكرون فيها يسمعون ويختارون أحسنه في كتابه العزيز بقوله سبحانه: ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِي \* الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمْ الله وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴿ (٢٧).

وَعَظِيم قُدْرَتِهِ مَا انْقَادَتْ لَهُ الْعُقُولُ مُعْتَرَفَةً بِهِ وَمَسَلِّمَةً لَهُ، وَنَعَقَتْ فِي أَسْمَاعِنَا دَلَائِلُهُ عَلَى وَحْدَانِيَّتِه»(٢٤). فقد جازت لفظة (نَعَقَتُ) معناها الذي دلت عليه في الدَّلالة الظاهرة إلى معنى عميق بإسنادها إلى غير ما تسند له في معناها المعجمي، فالنعيق صوت الراعي حين يصيح بغنمه (۲۵)، وهنا أسندت إلى أمر معنوي (دلائل) على نحو الاستعارة المكنية التخيلية، إذ شبهت الدلائل بالراعي حال صياحه بغنمه زجرًا به (الراعي)، وبقي المشبَّه (الدلائل) وعملية التخييل؛ لرسم صورة في غاية الروعة فنًّا، ودقة الدلالة معنى. ويتضح الأمر ببيان -كم مرّ سابقًا- أنَّ التوحيد لا يتوصل إليه بمجردة مشاهدة الخلق والتأمل فيه؛

وَسَاكِن وَذِي حَرَكَاتٍ، وَأَقَامَ مِنْ

شَوَاهِدِ الْبَيِّنَاتِ عَلَى لَطِيفِ صَنْعَتِهِ

ويأتى جمال هذه الصورة ( ( من وجوه عدة على النحو الآتى:

١. اختيار الاستعارة المكنية التخيلية أريد به الإشارة إلى أنَّ توحيد الخالق لا يوصل إليه إلا بإعهال الفكر، مثلها هي الاستعارة المكنية التخيلية تحتاج إلى تأمُّل في ا قتنا صها .

٢. اختيار الجمع (دلائل) لبيان أنَّ أدلة التوحيد كثيرة، وهو أمر لا يتعارض مع ما ذكر في النقطة السابقة؛ لأنَّ الخلل في العقول لا في الدلائل، وهو ما ذكره القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَكَأَيُّنْ مِنْ آيَةٍ فِي السَّــَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُـرُّونَ عَلَيْهَــا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ \* وَمَا يُؤْمِنُ تستدعى الوقوف عندها، والبحث أَكْثَرُهُمْ بِالله إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (٢٨). ٣. اختيار الفعل (نعقت)

إلى أنَّ دلائل التوحيد من الوضوح الاستعارية التي رسمها أمير المؤمنين بمنزلة صوت الراعي الزاجر لغنمه، وأنَّ غفلة العباد عنها كغفلة الغنم التي لا تستفيق إلَّا بزجر صاحبها المدبِّر لشأنها، وكذلك دلائل التوحيد أقامها صاحبها المدبِّر لخلقه، الرحيم بهم زجرًا لهم عن الغفلة عنه.

٤. أدَّت الصورة الاستعارية وظيفتها الفنية على النحو الذي أدَّت به وظيفتها الدَّلالية في بيان الفكرة التي أراد الإمام (الله عرضها، وفي الأثر المتوخَّى منها لدى المتلقي.

## المحث الثالث:

## التوحيد وأسلوب النفي

رصد البحث شيوع أسلوب النفى في كلام أمير المؤمنين ( الملا ) في التوحيد بما يشكل مهيمنة أسلوبية عن أسبابها، فقد تكرر أسلوب النفى في إحدى خطبه (٩٧) مرة (٣٠)، بأصواته الثلاثة المجهورة (٢٩) يشير وتكرر في خطبة أخرى (٩٢) مرة (٣١)،

أدب التوحيد في نهج البلاغة دراسة أسلوبية.....

ولا تكاد تخلو خطبة ولا كلام له ( الله في التوحيد من ظهور النفي فيها، حتَّى قصار كلمه، فقد سُئل يومًا عن التوحيد فأجاب (الله): «التَّوْحِيدُ أَنْ لا تَتَوَهَّمَهُ» (٣٢).

لقد دعاني هذا التكرار الذي شكل ظاهرة جلية، ومهيمنة لأسلوبية إلى البحث عن أبعاده النفسية والعقدية، هذه الأبعاد التي تنصهر عند أمير المؤمنين (المليلة) في بوتقة إيانية واحدة تصدر عنها كلُّ خلجاته وأفكاره ورؤاه، ويعبر عنها بأقواله وأفعاله، ويبدولي أنَّ مرجع ذلك هو ما كان يعرف عن عليِّ ﴿ ﴿ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الحَّالَصِ عَنْ كُلِّ

والسؤال هناكيف يكون التوحيد الخالص سببًا لشياع أسلوب النفى في كلام أمير المؤمنين على ( الله على ١٠٠٠)؟.

الجواب يظهر في كلامه (الله) في أول خطب نهج البلاغة، وهو

يتحدث عن توحيد الخالق على النحو الآتي:

«أَوَّلُ الدِّينِ مَعْرِفَتُهُ، وَكَمَالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصْدِيتُ بِهِ، وَكَمَالُ التَّصْدِيق بِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَمَالُ تَوْحِيدِهِ الْإِخْلَاصُ لَهُ، وَكَمَالُ الْإِخْلَاصِ لَهُ نَفْيُ الصِّفَاتِ عَنْهُ؛ لِشَهَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّهَا غَيْرُ المُّوصُوفِ، وَشَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفٍ أَنَّهُ غَيْرُ الصِّفَةِ " (٣٣).

فالتوحيد الخالص عند أمير المؤمنين (المليلة) يكون بنفى الصفات عن الله -سبحانه - لأن «مَنْ وَصَفَ الله سُبْحَانَهُ فَقَدْ قَرَنَهُ، وَمَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَّاهُ، وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّأَهُ، وَمَنْ جَزَّأَهُ فَقَدْ جَهِلَهُ، وَمَنْ جَهلَهُ فَقَدْ أَشَارَ إلَيْهِ، وَمَنْ أَشَارَ إلَيْهِ فَقَدْ حَدَّهُ، وَمَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّهِ (٣٤).

إن الصفات التي نزَّه أمير المؤمنين ( الله الحق عنها بنفيها عنه سبحانه هي صفات المخلوقين، فقد جاء في وصف الملائكة الذين

شائية.

هُم أعلم خلق الله به وأخوفهم له وأقربهم منه (٥٥) قوله: «لَا يَتَوَهَّمُونَ رَبَّهُمْ بِالتَّصْوِيرِ، وَلَا يُجُرُونَ عَلَيْهِ صِفَاتِ المُصْنُوعِين (٢٦).

إنَّ نفي الصفات أساس التوحيد الخالص عند أمير المؤمنين (الله)، ولعمق هذا الاعتقاد في كيانه كله ظهر جليًّا في كلامه عن توحيد الله، فكان شيوع أسلوب النفي مردَّه إلى هذا الاعتقاد الخالص، ليكشف عن وعي عميق، وحضور ذهني عال، وتمازج عجيب بين اعتقاد المنشئ العميق في نفسه وكلامه بوصفه مظهرًا تعبيريًا عنه.

ومن النصوص التي ظهر أسلوب النفي فيها جليا قوله (المليم):

«كَائِنْ لَا عَنْ حَدَثٍ، مَوْجُودٌ لَا عَنْ عَدَمٍ، مَوْجُودٌ لَا عَنْ عَدَمٍ، مَعَ كُلِّ شَيْءٍ لَا بِمُقَارَنَةٍ، وَعَيْرُ كُلِّ شَيْءٍ لَا بِمُزَايَلَةٍ، فَاعِلُ لَا وَعَيْرُ كُلِّ شَيْءٍ لَا بِمُزَايَلَةٍ، فَاعِلُ لَا بِمَعْنَى الْحَرَكَاتِ وَالْآلَةِ، بَصِيرٌ إِذْ يَمَعْنَى الْحَرَكَاتِ وَالْآلَةِ، بَصِيرٌ إِذْ لَا مَنْظُورَ إِلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، مُتَوَحِّدٌ إِذْ

لَا سَكَنَ يَسْتَأْنِسُ بِهِ وَلَا يَسْتَوْحِشُ لِفَقْ لِهِ، أَنْشَاءً وَابْتَدَأَهُ لِفَقْ لِهِ، أَنْشَاءً وَابْتَدَأَهُ ابْتِدَاءً بِلَا رَوِيَّةٍ أَجَالَها، وَلَا تَجْرِبَةٍ اسْتَفَادَهَا، وَلَا حَرَكَةٍ أَحْدَثَهَا، وَلَا حَرَكَةٍ أَحْدَثَهَا، وَلَا

هَمَامَةِ نَفْسٍ اضْطَرَبَ فِيهَا»(٣٧). ومنها قوله (طِلِيُّ):

«لَا تَصْحَبُهُ الْأَوْقَاتُ وَلَا تَرْفِدُهُ الْأَوْقَاتُ وَلَا تَرْفِدُهُ الْأَوْقَاتَ كَوْنُهُ الْأَدْوَاتُ، سَبَقَ الْأَوْقَاتَ كَوْنُهُ وَالْعَدَمَ وُجُودُهُ وَالِابْتِدَاءَ أَزَلُهُ بِتَشْعِيرِهِ المُشَاعِرَ، عُرِفَ أَنْ لَا مَشْعَرَ لَهُ وَبِمُضَادَّتِهِ بَيْنَ الْأُمُورِ عُرِفَ أَنْ لَا صَدْ لَهُ وَبِمُضَادَّتِهِ بَيْنَ الْأُمُورِ عُرِفَ أَنْ لَا ضِدَّ لَهُ، وَبِمُقَارَنَتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا قَرِينَ لَهُ اللَّشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا قَرِينَ لَه »(٣٨).

ومنها قوله (ﷺ):

«لَيْسَ لِأَوَّلِيَّتِهِ ابْتِدَاءٌ وَلَا لِأَزَلِيَّتِهِ انْقِضَاءٌ، هُو الْأَوَّلُ لَمْ يَزَلْ وَالْبَاقِي انْقِضَاءٌ، هُو الْأَوَّلُ لَمْ يَزَلْ وَالْبَاقِي بِلَا أَجَلٍ، خَرَّتْ لَهُ الْجِبَاهُ وَوَحَّدَتْهُ الشِّفَاهُ، حَدَّ الْأَشْيَاءَ عِنْدَ خَلْقِهِ الشِّفَاهُ، حَدَّ الْأَشْيَاءَ عِنْدَ خَلْقِهِ فَا إِبَانَةً لَهُ مِنْ شَبَهِهَا، لَا تُقَدِّرُهُ الْأَوْهَامُ بِالْحُدُودِ وَالْحَرَكَاتِ وَلَا الْأَوْهَامُ بِالْحَدُودِ وَالْحَرَكَاتِ وَلَا بِالْحُوارِحِ وَالْأَدَوَاتِ، لَا يُقَالُ لَهُ مَتَى بِالْجُوارِحِ وَالْأَدَوَاتِ، لَا يُقَالُ لَهُ مَتَى

الخالق؛ لأنَّه قائم على إثبات الخالق بطريقة دقيقة وجميلة موظِّفًا الصوت

• توحيد الخالق لا بدّ له من تدبّر وتفكير أعمق، فهو مرحلة بعد إثبات وجوده، ويحتاج إلى إقامة الدلائل عليه، وقد رتبه الإمام منطقيًّا بقوله: «أَوَّلُ الدِّينِ مَعْرِفَتُهُ، وَكَمَالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصْدِيتُ بِهِ، وَكَمَالُ التَّصْدِيقِ بِهِ تَوْجِيدُهُ».

• ظهور النفى في الخطب التوحيدية بما يمثل مهيمنة أسلوبية، وقد جاء في بعض الخطب بشكل لافت؛ إذ تكرر في خطبة الأشباح (٩٧) مـرّة، و(٩٢) مـرّة في خطبـة

وَلَا يُضْرَبُ لَـهُ أَمَـدٌ بِحَتَّى، الظَّاهِـرُ لَا يُقَالُ مِمَّ وَالْبَاطِنُ لَا يُقَالُ فِيمَ، لَا بمشاهدة آثاره، وقد استعمله الإمام شَبَحُ فَيْتَقَصَّى وَلَا تَحْجُوبٌ فَيُحْوَى، لَمْ يَقْرُبْ مِنَ الْأَشْيَاءِ بِالْتِصَاقِ، وَلَمْ يَبْعُدُ تُوظيفًا فعالًا. عَنْهَا بافْتِرَاق»(٣٩).

اجتنى البحث مجموعة من الثهار على النحو الآتي:

• إنَّ الإيان بالخالق تقوده إليه

الفطرة السليمة بمشاهدة شواهد الخلق، ولا يحتاج إلى عمق في التفكير. • يترتب على ذلك أن عدم الإيهان بوجود الخالق مرده إلى انحراف عن الفطرة وصفه الإمام بقوله: الْقُلُوبُ عَلِيلَةٌ وَالْبَصَائِرُ مَدْخُولَةٌ».

• إن برهان النظم هو أكثر البراهين احتجاجًا به على وجود أخرى.

## الهوامش

ينظر: كشف الغمة في معرفة الأئمة، الإربيلي
 ١/ ٦١. وبحار الأنوار، المجلسي ٣٥/ ٩. والصحيح من سيرة الإمام علي، جعفر مرتضى
 العاملي ١/ ١١١٠.

٢) نهج البلاغة، تحقيق قيس العطار ٢٠٠١- ٤٠٠.
٣) ينظر: السيرة النبوية، ابن هشام ١/ ١٦٢.
وتاريخ الطبري ٢/ ٥٠- ٥٨. وبحار الأنوار، المجلسي ٣٥/ ٢٤- ٥٨. وقد ورد فيها أنَّ أزمة اقتصادية ضربت قريشًا عمَّا دفعت النبي أخذ علي بعد أن بلغ مرحلة التمييز من عمِّه أبي طالب؛ للتخفيف عنه لكثرة عياله، وهي لا تتوافق مع ما أوردته عن علي في المتن، فضلًا عن أنَّها غير مقنعة؛ لكونها ذكرت طالبًا وعقيلًا وجعفرًا ضمن عيال أبي طالب، وهم جميعًا قد بلغوا مرحلة الرجولة. وقد ناقشها مستفيضا الدكتور صلاح الفرطوسي في كتابه (وما أدراك ما على) با يفند أن يكون الأمر بسبب فاقة أو ما على) با يفند أن يكون الأمر بسبب فاقة أو

لاغة، ابن أبي الحديد ٦/ ٢١٧.
 وبحار الأنوار، المجلسي ٣٢/ ١٦٩. ومنهاج
 البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الخوئي
 ٥/ ٣١٧.

أزمة اقتصادية. ينظر ١/ ٧٥- ٨٢.

٥) ينظر: أنساب الأشراف، البلاذري: ٢/ ١٢١. وتفسير الطبري ٢٩/ ٦٩. والكافي، الكليني ١/ ٢٩. وتفسير الطبري ٢٩. والكوفي: ٤٩٩. والتبيان في تفسير القرآن، الطوسي ١٠/ ٨٩. وأسباب النزول، الواحدي النيسابوري: ٤٩٤. وشواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني: ٢/ ٣٦٣. وروضة الواعظين، الفتال النيسابوري: ١٠٥. ومجمع البيان، الطبرسي: ١٠/ ٨٠٠. والدر المنشور في النسير بالمأشور، جلال الدين السيوطي: ٦/ ١٠٠. وفيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوي: ٣/ ٢٠. والآية هي ١٢ من سورة المناوي: ٣/ ٢٠. والآية هي ١٢ من سورة

٢) ينظر: شرح الأخبار، القاضي النعمان المغربي:
 ١١ ٩١. وكشف الخفاء، العجلوني: ١٦٢ ١٦٢.

٧) ينظر: مناقب الإمام أمير المؤمنين، محمد بن سليان الكوفي: ٢/ ٥٥٨. والإرشاد، الشيخ الفيد ١/ ٣٣. والأمالي، الشيخ الصدوق: ٢٥٥٠ والمناقب، للخوارزمي: ٨٢.

٨) نهج البلاغة: ١٦١.

الحاقة.

٩) المصدر نفسه: ٣٤٢.

\* من أصحاب أمير المؤمنين، وكان ذرب اللسان، بليغًا في الكلام، شجاع القلب. تنظر ترجمته في أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين: ٦/ ٤٣١.

ة الإمام علي عليه السلام وفكره

٢٣) نهج البلاغة: ٥٩٩-٣٦٠.

٢٤) المصدر نفسه: ٣١٢.

٢٥) معجم مقاييس اللغة مادة: نع ق.

٢٦) نهج البلاغة: ٤٥.

٢٧) سورة الزمر: ١٧ - ١٨.

۲۸) سورة يوسف: ١٠٥ – ١٠٦.

٢٩) ينظر: علم الأصوات اللغوية: النون ٧٤،

٣٠) ينظر: نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٨٦،

. 477 - 477

٣١) ينظر: المصدر نفسه خطبة الأشباح: ١٥٩-

. ۱۷۸

٣٢) نهج البلاغة: ٧٢٦.

٣٣) المصدر نفسه: ٥٥ – ٤٦.

٣٤) المصدر نفسه: ٤٦.

٣٥) ينظر: المصدر نفسه: ٢١٠.

٣٦) المصدر نفسه: ٤٨ - ٤٩.

٣٧) المصدر نفسه: ٤٦.

٣٨) المصدر نفسه: ٣٦٣.

٣٩) المصدر نفسه: ٣٠٧.

١٠) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٩/

707 - Y07.

١١) مصادر نهج البلاغة وأسانيده، عبد الزهراء

الحسيني: ١/ ١١١، نقلاعن جولات إسلامية:

٩٩ وما بعدها.

١٢) عبقرية الإمام على، عباس محمود العقاد:

.198

١٣) محاضرات في الإلهيات، الشيخ جعفر القاف ٨٣، العين ٨٤.

السبحاني: ١٥.

١٤) المصدر نفسه: ١٥.

١٥) الإلهيات، الشيخ حسن محمد مكي

العامليك: ٣٣ - ٣٧.

١٦) سورة البقرة: ١٦٤.

١٧) سورة الغاشية: ١٧ - ٢٢.

١٨) نهج البلاغة: ٣٦١.

١٩) معجم التعريفات، الشريف الجرجاني: ١٠١.

ل ٢٠) ينظر: علم الأصوات اللغوية، د. مناف

مهدى الموسوى: ١٢١.

٢١) ينظر: المصدر نفسه.

٢٢) ينظر: المصدر نفسه ٧٤.

## المصادر

- القرآن الكريم.
- الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، الشيخ المفيد أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان العكبري (ت: ١٣٤ هـ)، تحقيق مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت- لبنان، ط٢، ١٤١٤هـ- ١٩٩٣م.
- أسباب النزول، أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري (ت: ٢٦٨هـ)، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، القاهرة، (دط) ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
- أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين (ت: ١٣٧١ هـ)، تحقيق وتخريج حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت- لبنان، (دط)، (دت).
- الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، الشيخ حسن محمد مكي العاملي، محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، الدار الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان، ط١، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- الأمالي، الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين الصدوق (ت: ٣٨١ هـ)، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة، ط١، قم

١٤١٧ هـ.

• أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى البلاذري (ت: ٢٧٩ هـ)، تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط١، ١٤٩٣هـ ١٩٧٤م.

بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، الشيخ محمد باقر المجلسي (ت: 111هـ)، الناشر مؤسسة الوفاء، بيروت .

لبنان، ط۲، ۱٤۰۳هـ- ۱۹۸۳م.

• تاريخ الطبري (تاريخ الأمم والملوك)، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت: ٣١٠هـ)، مراجعة وتصحيح وضبط نخبة من العلاء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، (دط)، بيروت-لبنان.

التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر محمد بن
 الحسن الطوسي (ت: ٤٦٠هـ)، تحقيق أحمد حبيب
 قصير العاملي، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي،
 ما ١٠ ٩٠٥٠٥

ط۱، ۹۰۶۱ه.

• تفسير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير الطبري (ت: ٣١٠هـ)، ضبط وتوثيق وتخريج صدقي جميل العطار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت - لبنان، ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م.

...

• تفسير فرات الكوفي، فرات بن إبراهيم الكوفي (ت: ٣٥٢هـ)، تحقيق محمد كاظم، ط١، طهران، 1٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

• الدر المنشور في التفسير بالمأشور، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت: ٩١١ هـ)، نشر دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت - لبنان، (د ط)، (د ت).

• روضة الواعظين، محمد بن الفتال النيسابوري (ت: ٥٠٨ هـ)، منشورات الشريف الرضي - قم (د ط)، (د ت).

• السيرة النبوية، أبو محمد عبد الملك بن هشام الحميري (ت: ٢١٨ هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة المدني، (د ط)، ١٣٨٣هـ- ١٩٦٣م.

• شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار، القاضي النعان المغربي (ت: ٣٦٣ هـ)، تحقيق السيد محمد الحسيني الجلالي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط٢، ١٤١٤هـ.

• شرح نهج البلاغة، عز الدين أبو حامد عبد الحميد بن أبي الحديد المدائني (ت: ٢٥٦ هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط١، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٧٨هـ – ١٩٥٩م.

• شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحافظ عبيد

الله بن أحمد المعروف بالحاكم الحسكاني (ت: ق٥هـ)، تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي، ط١، ١٤١١ هـ- ١٩٩٠م.

• الصحيح من سيرة الإمام علي (الله)، السيد جعفر مرتضى العاملي، مطبعة دفتر تبليغات إسلامي، ط١، ١٤٣٠ هـ.

• عبقرية الإمام علي، عباس محمود العقاد، دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، (دط)، ١٩٦٧.

• علم الأصوات اللغوية د. مناف مهدي الموسوي، دار الكتب العلمية- بغداد، ط۳، ١٤١٩هـ- ٢٠٠٧م.

• فيض القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف المناوي، ضبطه وصححه أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، ببروت - لبنان، ط١،

131ه\_- ١٩٩٤م.

• الكافي – الأصول، أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الشيخ الكليني (ت: ٣٢٩هـ)، صححه وعلق عليه: علي أكبر الغفاري، المطبعة حيدري، طهران، ط٥، ١٣٦٣هـ ش.

• كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، اسماعيل بن محمد الجراحي العجلوني (ت: ١١٦٢ هـ)، دار الكتب العلمية، بروت - لبنان، ط٣، ١٤٠٨هـ- V 6

۱۹۸۸م.

• كشف الغمة في معرفة الأئمة، علي بن أبي الفتح الإربلي (ت: ٦٩٣ هـ)، دار الأضواء، بيروت لننان، (د ط)، (د ت).

• مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي تحقيق: لجنة من العلماء (ت: ٥٤٨ هـ)، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت - لبنان، ط١، ٥١٩١هـ - ١٩٩٥م.

• محاضرات في الإلهيات، الشيخ جعفر سبحاني، تلخيص الشيخ علي الرباني الكلبايكاني، مؤسسة الإمام الصادق ( ( الله ) ، (د ط ) (د ت ) .

• مصادر نهج البلاغة وأسانيده، عبد الزهراء الحسيني الخطيب، نشر دار الزهراء، بيروت، ط١، ١٤٠٩هـ - ١٩٨٨م.

• معجم التعريفات، علي بن محمد الشريف الجرجاني (ت: ٨١٦ هـ)، تحقيق محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة للنشر والتوزيع، القاهرة، (د ط)، (د ت).

• معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت: ٣٩٥ هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مطبعة مكتب الاعلام

الإسلامي، (د ط) ١٤٠٤هـ.

• المناقب، الموفق بن أحمد بن محمد المكي الخوارزمي (ت: ٥٦٨ هـ)، تحقيق الشيخ مالك المحمودي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، قم،

ط۲، ۱۱۱۶هـ.

• مناقب الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ليليّ)، محمد بن سليان الكوفي، من أعلام القرن الثالث الهجري، تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي، مطبعة النهضة، قم، ط١، ١٤١٢ه... • منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الهاشمي الخوئي (ت: ١٣٢٤ هـ)، تحقيق سيد إبراهيم الميانجي، المطبعة الإسلامية، إيران طهران، (د ط)، (دت).

• نهج البلاغة، تحقيق: قيس بهجت العطار، مؤسسة الرافد للمطبوعات، قم، ط١، ١٤٣١هـ-٢٠١٠م.

وما أدراك ما علي، الدكتور صلاح مهدي
 الفرطوسي، ضمن إصدارات قسم الشؤون
 الفكرية والثقافية في العتبة العلوية المقدسة، (د

ط)، ۱۲۳۲هـ- ۲۰۱۱م.

# إبطال الإمام أمير المؤمنين ( الله في عقيدة الديانات الثنوية - دراسة تحليلية

Nullification of dualism buy Imam Ali (pbuh) analytical study.

أ. م. د. وليد عبد الحميد خلفجامعة الكوفة / كلية الفقه

Assist. Prof. Dr. Walid Abdel Hamid Khalaf University of Kufa \ College of Faqih

# ملخص البحث

بعدما تولى الإمام أمير المؤمنين (الله الخلافة قصد بثقله العراق لتصحيح المسيرة ووئد الفتنة، وإحقاق الحق وإزهاق الباطل، وقد واجه شبهات عقدية في العراق بعضها متوطن من ديانات بلاد وادي الرافدين السابقة، وبعضها وافد من ديانات بلاد فارس والهند.

وفي أرض العراق التي تعاقبت عليها الأديان وامتزجت فيها الفلسفات وتلاقحت عندها الأفكار، كشف بأقوال وخطبه ورسائله وأدعيته ومحاوراته الشبهات وأزال اللبس وبين المجمل وأظهر الحق، وفنَّد أصول الديانات الثنوية ومقولات الفلاسفة ورؤى المشككين بالدليل الدامغ والحجة البينة. وفي عالمنا المعاصر تتجدد اليوم فلسفات ورؤى، وتثار شبهات معرفية وإشكاليات فكرية، قديمة في مضمونها معاصرة في صياغتها وأسلوبها، كانت ولا زالت أصولاً ومبادئ في ديانات بعضها اندثر وبعضه لا زال باقيًا بعد تطور وتجدد، ومن ذلك عقيدة الديانات الثنوية التي لا تزال حية في بعض البلدان يتعبد بها ملايين من بنى البشر.

وأن وجود السرعلة ظهور عقيدة الديانات الثنيوية، ويتجسد وجود الشرفي الموجودات كالنار والحيوانات والهواء والماء والعواصف والشمس والبرق وغيرها من الموجودات التي شكلت خطرًا على حياة الإنسان، ويتجسد أيضًا في المصاعب والآلام والمظالم والأمراض والعاهات والكوارث والمصائب والمعاناة ونحوها، وكل ذلك عكر صفو حياة الإنسان وجعله قلقًا خائفًا يعيش الرهبة الدائمة بلا لذة ولا سعادة.

السنة الخامسة –العدد –١١ –٤٤٢هـ / ٢٠٢٠م

/۸



#### **Abstract**

Imam Ali goes to Iraq soon after his succession, to correct the path, end strife, do right, he has faced suspicion of religious belief in Iraq, most of them endemic from former religious cult of Mesopotamia, and from India and Persia religions. On Iraq Sal religions have alternated, philosophies mixed, crosses - fertilization promoted. He revealed suspicions by his words, speeches, letters, prayers on conversations, he removes confusion, shows the truth refutes origin of Dualism, philosophies saying, sceptics, perspective with corroborative evidence. In our contemporary world, philosophies and perspectives have renewed, cognitive suspicions and problematic issues raised which are ancient content modern in form and style. It remain guidelines and principles of religions some of them gone and some still after renewal and development such as Dualism which still exist in some countries worshipped by millions of emergence of Dualism. The existence of evil has embodied in fire, animals, air, water, storms, sun, lighting and other things which constated a danger to human life. And also embodied in hardships, illnesses, impairment, disaster, calamity, suffer, etc. All this disturbed human life and make him worried, live in fear.

معنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عبه اسلام وفكره

الحمد لله الواحد الأحد، الذي لا شريك له ولا ضد ولا ند، والصلاة والسلام على سادات البرية وأشرف الخلق أجمعين نبينا صاحب المقام المحمود محمد وآله الطيبين الطاهرين الهداة المهديين.

أمير المؤمنين (الملينة) عقيدة الديانات الثنوية - دراسة تحليلية.

أسباب اختيار البحث: الحاجة الفكرية لمعرفة هدي الوحي الإلهي في جدلية الثنوية الدينية وإشكالياتها الفلسفية في الثقافة المعاصرة، والأجوبة المتعلقة بذلك، على وفق 🦚 ما أصّله الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب (اللينة).

مشكلة البحث: التساؤلات المعرفية المتعلقة بالرؤية الكونية الباعثة على الاعتقاد بالثنوية، والمتمثلة بإشكاليات مقولة "الخير والشر" التبي تشغل بفعيل الحوادث

والوقائع اليومية والمستمرة من بين أمور أخرى الفكر الديني والفلسفي المعاصر كم شغلته منذ أزمنة غايرة، ولا تزال تثبر تساؤلات عقدية وعصفاً ذهنياً مزلز لأفي كثير من الأحيان.

موضوع البحث: إبطال الإمام جدوى البحث: إن معرفة مقولة الحق التي بينها الإمام أمير المؤمنين تحليل الثنوية وتفنيد شبهاتها، فيها إجابات معرفية وافية تعالج الإشكاليات المتعلقة بذلك معالجة ناجعة، أحوج ما نكون إليها في عالمنا المعاصر الذي تتجدد فيه تساؤلاتها وتتفرع وتكثر في الساحة الفكرية، وفي وسائل التواصل الاجتماعي، ولذا فإنه موضوع يستحق البحث والدراسة والنظر والتأمل.

أسئلة البحث: وتتفرع على موضوع البحث تساؤلات جوهرية مهمة تتعلق بوجود الله تعالى

وصفاته بافيها وحدانيته وعلمه وقدرته وحكمته ورحمته، وإذنه في وقوع الشر ولوازمه وما يلحقه من أذى بالكائنات الحية وفي مقدمتها الإنسان، والحكمة من خلق الشيطان باعتباره فاعل الشر الأول، وفرضية العقيدة الثنوية لشبهات تتفرع على تلك التساؤلات.

أهداف البحث: البرهنة على أن العقائد الثنوية أوهام في أذهان واضعيها مصدرها ظنونهم وقصور إدراكهم، بلا دليل عقلي منطقى يدل عليها، يجددها التفسير الخاطع علوم الإمام أمير المؤمنين (الله الله عليها). القطعي اليقيني قائم على إثبات وحدانية الله تعالى وصفاته الكمالية والحلالية.

> والبرهنة على أن الأصل في الكون الخبر، وأما الشر فنشوز، وكثير منه يفعله الإنسان بإرادته الحرة، وأن طبيعة الحياة الدنيا تقتضي المكابدة

والفتن والمحن.

أهمية البحث: يبين البحث ضرورة الإفادة من وقوع الشر بتحويله إلى فرصة للنجاح والصلاح والفلاح بجميع الوسائل المكنة والآليات المتاحة في عصرنا، بعد تحليل الشبهات المعرفية ونقد الإشكاليات الفكرية المتعلقة بمقولة "الخبر والشر" وتحولها إلى عقائد ثنوية نقداً علمياً موضوعياً، مما يسهم في إثراء المعارف الإنسانية في دراسات وبحوث منهجية انطلاقا من فيض للحوادث والوقائع، وأن الدليل فرضيات البحث: إن إبطال

الإمام أمير المؤمنين (الليخ) عقيدة 🎊 الديانات الثنوية وتفنيد شبهاتها وبيان مقولة الحق في الخير والشر والاشكاليات المترتبة عليها في خطبه وأقواله بأسلوب مذهل يجمع الإبداع في التحليل، وبلاغة العبارة وجمال القول ودقة الرؤية وروعة

المعنى وعمق الفلسفة، وبيايدل على قداسة المصدر (وحي من الله تعالى، وهدى من رسوله سياله)، كل ذلك تأصيل لمشروع علمي تكاملي ريادي يلبى حاجة معرفية معاصرة.

حدود البحث ومجتمعه: الما كان موضوع البحث إبطال عقائد وتفنيد شبهات تتمحور حول مقولة "الخير والشر" التي تلامس أعهاق الإنسان (كل إنسان) وتعصف في ذهنه وتجول في خاطره بصور متعددة منها تساؤلات وأفكار ورؤى، فإن حدود البحث الزمانية كل عصر، والمكانية جميع البلدان والأقطار، وحدوده المجتمعية الأمم والشعوب

منهج البحث: لما كان موضوع البحث "إبطال الإمام أمير المؤمنين ( الله عقيدة الديانات الثنوية " موضوع فكرى عقدى جدلي، فاقتضى هـذا أن يكـون منهـج البحـث

بمجتمعاتها المختلفة.

فيه المنهج الوصفى التحليلي للحصول على نتائج علمية دقيقة. هيكلية البحث: اقتضت ضرورة البحث العلمية وموضوعيته أن يكون في مباحث ثلاثة: أولها في الأصول العقدية للديانات الثنوية والرؤى الفلسفية المتعلقة بإشكاليتي الخير والشر، وثانيها في إبطال الإمام أمير المؤمنين ( الله الأصول العقدية للديانات الثنوية، وثالثها: في تفنيد الإمام أمير المؤمنين ( الله السكاليات الخير والشر، وخاتمة البحث نتائج علمية موضوعية.

# المبحث الأول الأصول العقدية للديانات الثنوية وأسس الرؤى الفلسفية

في عالمنا المعاصر تتجدد اليوم فلسفات ورؤى، وتشار شبهات معرفية وإشكاليات فكرية، قديمة في مضمونها، معاصرة في صياغتها وأسلوبها، كانت ولا زالت أصولاً

وبعضها لا زال باقيا بعد تطور وتجدد، ومن ذلك عقيدة الديانات الثنوية التي لا تزال حية في بعض البلدان يتعبد بها بعض بني البشر، فلأسباب مختلفة بعضها فلسفية ونفسية واجتماعية وكونية ومعرفية يأتي إيجاز البحث في ذلك: شغلت الثنائية الموجودة في الكون أذهان الناس، ومن بين أمل وألم، وخوف ورجاء، وخرافة وأسطورة، وانحراف وانجراف، وجهل بأصلين مختلفين للوجود كل منها إله وشبهة اعتقد بعض الناس بالثنوية دينا (بأصوله العقدية وطقوسه وممارساته) فجانبوا الحقيقة وضلوا عن الصواب(١)، قال تعالى: ﴿وَقَالَ الله لَا تَتَّخِذُوا إِلَهَ يْنِ اثْنَيْنِ إِنَّهَا هُوَ إِلَهُ وَاحِـدٌ فَإِيَّـايَ فَارْهَبُـونِ ﴿ (٢).

> إن الرؤية الكونية الباعثة على تلك العقيدة والمتمثلة بتساؤلات تتعلق بالكون والوجود والإنسان والحياة، وبإشكاليات مقولة "الخسر

ومبادئ في ديانات بعضها اندثر والشر" تشغل بفعل الحوادث والوقائع من بين أمور أخرى الفكر الديني والفلسفي المعاصر كما شغلته منذ أزمنة غابرة (٣)، ولا تزال تثير تساؤلات عقدية وعصفا ذهنيا مزلزلا في كثير من الأحيان، وفيها

أولا. الأصول العقدية للديانات الثنوية:

إن جو هر الديانات الثنوية الإيان مستقل في ذاته يتساوى مع الآخر في القدم والقدرة، ويختلف عنه في النفس والجوهر والطبع والصورة، ويضاده في الفعل والتدبير، هما:

١. إله الخير "النور": وهو إله خير حكيم بطبعه، يجب أن يُعبد ليُشكر على فعله الخير، ويُطلب عونه، ويُضمن نفعه، ويُستدر عطفه.

٢. إله الشر "الظلام": وهو إله شرير سفيه بطبعه، يجب أن يُعبد

استسلاما لطغيان قوته؛ لأنه لا قبل بمواجهته، وليرضى ويُتقيى أذاه، وخوفاً من نقمته (٤).

وفي عقيدة الديانات الثنوية: أن العالم صادر عن إلهي الخير والشر، وأنها معا يدبران العالم بصراعها الدائم فإله الخير يدبّر العالم وإله الشريفسده، وحربها سجال فينتصر أحدهما حينا ويخسر حينا آخر (٥). إن الإيمان بوجود الشرفي العالم علة ظهور عقيدة الديانات الثنوية، وذلك حينا رأى الإنسان أن وجود الشريتجسد في الموجودات كالنار والحيوانات والهواء والماء 🦚 والعواصف والشمس والبرق وغيرها من التي شكلت خطرا على حياة الإنسان، ويتجسد الشر أيضا في المصاعب والآلام والمظالم والأمراض والعاهات والكوارث والمصائب والمعاناة ونحوها(٢)، وكل ذلك عكر صفو حياة الإنسان

وجعله قلقاً خائفاً بعيش الرهية الدائمة بلا لذة ولا سعادة، يتفكر في أسباب الشرودواعيه، يترقب آثاره ونتائجه، يحمل هَـمَّ النجاة منه وينشد الخلاص، ونتيجة لهذا وذاك انحرف الإنسان فابتدع الديانات الثنوية عقائد ورؤى وطقوس وممارسات(٧). وأنكر الثنوية وحدانية الإله، محتجين بأن الإله الواحد الأحد العالم القادر الحكيم لا يصدر عنه ما يخالف ذلك، فلا يصدر عن الإله الواحد علة الوجود والمتحكم بجميع ظواهره شرولا نقص ولا تناقض، ولذا قالوا إنه لا بدمن وجود أصلين أزليين "إلهين"، هما: ۱. الله: وهـو روح بحـت ونـور صرف خسر يصدر عنه الخسر، وقد تولدت عن الله القوى الملائكية مثلها تشعل الشموع من مشعل متقد. ٢. المادة: وهي كثافة مطبقة

وظلمة دامسة شريرة يصدر عنها

تتولد العفونة من الأجزاء الرطبة(^). وقد استدل الثنوية على معتقدهم ىدلىلىن ھما:

أ. إن الخير والـشر ضـدان لا يأتيان من سبب وعلة واحدة؛ بل من سببين وعلتين، مما يبدل على أن للكون مبدئين وخالقين.

ب. إن في نسبة الشر إلى "إله الشر" ذود عن كرامة وقدسية "إله الخير" دائم منذ صدورهما. وحصر الأفعاله في الخير.

> وبذلك فقد قالوا بوجوب عبادة "إله الخبر" شكرا لما وهبهم وليدر عليهم خيره، ووجوب عبادة "إله الـشر" ليمسـك عنهـم شره وضره (٩). ويمكن تقسيم المعتقدات الثنوية من حيث الشكل والمضمون على ثلاث فئات، هي:

١. الثنوية المطلقة: ومضمونها عن وجوده (١٠٠). القول بوجود مبدأين أو أصلين أزليين مستقلين ومتعارضين، لكل

الشر، وقد تولد عنها الشيطان كما منهما عالمه، وسلطانه المطلق على ذلك العالم، فعالم للروح وللنور الأزلي، وعالم للهادة وللظلمة الأزلية. ٢. الثنوية الجذرية: ومضمونها

القول بوجود مبدأين متساويين في القيمة النسبية وفي علاقتها بالوجود، ولكن هذين المبدأين ليسا أزليين بل حادثين ومتولدين عن الإله الأزلي الواحد القديم، وهما في حالة صراع

٣. الثنوية المعتدلة: ومضمونها القول بوجود مبدأ واحد وأصل واحد قديم وأزلي هو "إله الأنوار الأعلى"، ثم إن هذا الإله الأعلى قـد خلـق إلهـا أدنـي منـه مرتبـة، قـام بدوره بخلق العالم المادي، فالمادة شر بطبيعتها، ولا يمكن للإله الواحد الخبّر أن يخلق الشر أو يكون مسؤولاً

ثانيًا: الرؤى الفلسفية الثنوية وهي الرؤى والأفكار التي نظرها

بعض الفلاسفة منذ قديم الزمان

بدءا ببعض فلسفات بالاد وادى

الرافدين القديمة وإلى يومنا هذا، وقد تباينت اتجاهاتها وتعددت مناهجها واختلفت مدارسها، ولكن تقارب تنظيرها لإشكاليتي الخير والشر، إ وتكثرت آراء فلاسفتها في الشر كنها وأسبابا وآثارا ونتائج، وتشعبت مقولاتها في الصراع والتصادم والسنن الكونية، وتمحور كل ذلك في نتائج توصلوا إليها، منها(١١):

قالوا: إنه لو كان الله موجودا لكان العالم كله خبر وراحة بلاعناء 🐠 ولا بـلاء، وعليـه فـإن وجـود الـشر يتعارض مع وجود الله تعالى، لأن الكال الإلهي يقتضي أن لا يفعل الله الشر، وأن لا يكون في العالم شر لأن الشر محض فساد لا خبر فيه، ولما ثبت وجود الشر لزم عدم وجود الله (۱۲)

١. إنكار وجودالله تعالى، حيث

٢. لما كان الله رحمانا رحبها فإن رحمته تتعارض مع فعله الشرومع قبوله وجود الشر، ولما كان وجود الشر أمراً واقعاً وفعلياً ولا يمكن إنكاره فيلزم من ذلك أمران:

الأمر الأول: عجز الله عن منع وجود ووقوع الشر.

الأمر الثاني: عدم علم الله بوجود الشر ووقوعه (١٣).

ثالثا: أفكار وتساؤلات ملخصها: أن الله تعالى خلق الشبطان؛ لبكون مصدرا للشر بقدرته وتدبيره، وقرر الشيطان أن يكون معارضاً ومناقضاً لإرادة الله تعالى، فمصدر الشر شخصية ما ورائية كبرى ذات أصل ساوى تنشط في استقلال عن الله(١٤). وأن خلق كائن شرير (إبليس) لغواية الناس وإضلالهم، وخلق كائنات شريرة (الشياطين) لفعل الشر، وتزويدهم جميعاً بإمكانيات كبيرة لتحقيق ذلك، يتنافى مع كمال

الله تعالى ومع حكمته ورحمته، ويلزم منه ظلم له "إبليس، وللشياطين، وللناس، وللأرواح الشريرة" لأنهم مسيرون لفعل الشر، فيفعلونه بقدرة الله الذي أقدرهم عليه وجعله فعلا صادراً منهم، ويعانون من الشر أذى ومعاناة وألما بمن يقع عليه من المخلوقات وألما بمن يقع عليه من المخلوقات قهرا عليها، وكل ذلك عبث لا يليق بالحكمة الإلهية وضرر لا يليق بالعدل الإلهي، وكذا الأمر في خلق الموجودات المؤذية والمضرة والظواهر الفتاكة والكارثية والمنرة والظواهر

لقد تلاقحت تلك الأفكار والرؤى والتساؤلات في ذهنية بعض من الناس خصوصا من المتعبدين بالديانات الثنوية لأنها تناغمت مع أصولهم العقدية، وكما هو الحال اليوم في ذهنية المشككين بالعقائد الدينية، لتنتج فكرا وثنيا إلحاديا ثنويا هجينا.

إن الثنوية بعقائدها وفلسفتها ورؤيتها لم تستطع أن تقدم حلاً حقيقياً لإشكاليات الخير والشر، وليس فيها بارقة أمل للإنسان ولا طمأنينة للمجتمع ولا راحة للبشرية، والحقيقة التي لا غبار عليها أن "شرور الحياة" في عين الملحد والكافر بالله الواحد الأحد قذى وشجى وفي نفسه حسرة وتعاسة وفي حركيته ألما وضياع، وأن "شرور الحياة" في عين المؤمن بالله الواحد الأحد الخبار وضياع، وأن "شرور الحياة" في عين وقي عركيته ألما وخيص وفي نفسه طمأنينة وسعادة وقي حركيته أمل وظفر.

# المبحث الثاني

إبطال الإمام أمير المؤمنين ( الله الإمام

الأصول العقدية للديانات الثنوية

وبعدما تولى الإمام أمير المؤمنين (الله الخلافة قصد بثقله العراق لتصحيح المسيرة ووئد الفتنة وإحقاق الحق وإزهاق الباطل، وواجه شبهات عقدية في العراق (بلد الفكر

الفلاسفة ورؤى المشككين، بالدليل الدامغ والحجة البينة، ويمكننا إيجاز الإشارة إلى مضامين ذلك بهايأتي: أولا: لما خلق الله تعالى الإنسان عاقلاً مفكراً فلابد له من إعمال العقل وإمعان النظر في الوجود والموجودات؛ ليدرك الحقائق والمعارف، ولا بد أن يتساءل للمعرفة لا للمعاندة، يقول الإمام أمير المؤمنين (إلله): (أُمَّ نَفَخَ فِيهَا مِنْ رُوحِهِ فَمَثْلَتْ إنساناً ذَا أَذْهَانِ يُجِيلُهَا وَفِكَ رِيَتَ صَرَّفُ بَهَا.. وَمَعْرِفَةٍ يَفْرُقُ بَهَا بَيْنَ الْحُقِّ وَ الْبَاطِل»(١٦)، وقال ( لين الله عنه الله المرا أَ تَفَكَّر فَاعْتَبَر

ثانيا: مهم رجح عقل الإنسان لا يمكنه إدراك جميع حقائق الوجود والكون والحياة والمبدأ والمعاد، يقول الإمام أمير المؤمنين (طين): ﴿وَلَا تُقَدِّرْ عَظَمَةَ الله سُبْحَانَهُ عَلَى قَدْرِ عَقْلِكَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُالِكِينَ "(١٨)، فعلى

وَاعْتَبَرَ فَأَبْصَرَ »(١٧).

وتلاقح الحضارات) بعضها متوطن من دیانات بلاد وادی الرافدین السابقة، وبعضها وافد من ديانات بلاد فارس وبلاد الهند وغيرها، قوام تلك الشبهات أصول عقدية وأسس فكرية لبعض الديانات الثنوية، وتساؤلات معرفية شغلت فكر الإنسان انتجت رؤى فلسفية تعدد تنظيرها لإشكاليتي الخير والشر، في كان من أمير المؤمنين ( الله الا أن أبدع في تحليلها وتفنيد شبهاتها وبيان مقولة الحق فيها في: خطبه وأقواله ورسائله وأدعيته ومحاوراته، بأسلوب مذهل يجمع بلاغة العبارة 🦚 وجمال القول ودقة الرؤية وروعة المعنى وعمق الفلسفة، وبما يدل على

وهدي من رسوله سِيْنَاهِ). فكشف الشبهات، وأزال اللبس، وبيّن المجمل، وأظهر الصواب، وفند أصول الديانات الثنوية، ومقولات

قداسة المصدر (وحي من الله تعالى

الإنسان أن لا يكون أسير الظنون ولا حبيس الأوهام؛ بل أن يستعين بهدي الوحي الإلهي لتصحيح مدركاته وإصابة الواقع وانتاج معرفة يقينية تسعده في دنياه وآخرته، يقول (هلي): (وَلَمْ يُخْلِ الله سُبْحَانَهُ خَلْقَهُ مِنْ نَبِيًّ مُرْسَلٍ أَوْ كِتَابٍ مُنْزَلٍ أَوْ حُجَّةٍ لَازِمَةٍ مَرْفَعَ قَائِمَةٍ» (١٩٥).

وَاتَّخَذُوا الْأَنْدَادَ مَعَهُ، وَاجْتَالَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ عَنْ مَعْرِفَتِهِ وَاقْتَطَعَتْهُمْ عَنْ عَنْ مَعْرِفَتِهِ وَاقْتَطَعَتْهُمْ عَنْ عَبَادَتِهِ»(٢٠)، ويقول (طِيعِ): «كَذَبَ الْعَادِلُونَ بِكَ إِذْ شَبَّهُوكَ بِأَصْنَامِهِمْ وَنَحَلُوكَ حِلْيَةَ المُجْلُوقِينَ بِأَوْهَامِهِمْ، وَجَزَّءُوكَ جَيْزِئَةَ المُجَسَّمَاتِ بِخُواطِرِهِمْ، وَجَزَّءُوكَ تَجْزِئَةَ المُجَسَّمَاتِ بِخُواطِرِهِمْ، وَقَدَّرُوكَ عَلَى الْخِلْقَةِ بِخُواطِرِهِمْ، وَقَدَّرُوكَ عَلَى الْخِلْقَةِ المُخْتَلِفَةِ الْقُوى بِقَرَائِحِ عُقُولِهِمْ (٢١). المُخْتَلِفَةِ الْقُوى بِقَرَائِحِ عُقُولِهِمْ (٢١).

رابعا. الحداد المام المار الموسان الحقيقة الثابتة في تاريخ الأمم والشعوب بأنه لم يدع أحد من البشر يوما أنّه رسول من إله ثان، أو يعلن هذا الإله المزعوم عن نفسه لفرد أو لجماعة أو لأمة أو لشعب، بل إن أهل الثنوية أنفسهم لم يدعوا أن الإله الثاني قد خاطب الناس مطالباً بعبادته واتباعه، فالحقيقة أن الوحدانية ثابتة واتباعه، فالحقيقة أن الوحدانية ثابتة بالدليل القطعي اليقيني، حيث يقول بالدليل القطعي اليقيني، حيث يقول لربين شريك لأتتنك رُسُلُه، وَلَرَأَيْتَ

وَصِفَاتِهِ؛ وَلَكِنَّهُ إِلَهُ وَاحِدٌ كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ لَا يُضَادُّهُ فِي مُلْكِهِ أَحَدٌ وَلَا يَزُولُ أَبِداً وَلَمْ يَزَلْ »(٢٢).

خامسًا: لو وجد إلهان يلزم من ذلك أحد أمرين:

الأمر الأول: أن يكونا متكافئين في القدرة، فلا إله الخير يستطيع التغلب على إله الشر ولا العكس، وعليه لا يمكن أن يكون أي منها إلها، وذلك لأن تكافؤ القدرة بينها دليل ضعفها إذ لا يستطيع أي منهما دفع الاخر، مما يعنى أن قدرة كل منها محدودة، في حين أن الأزلية الإلهية لزامها القدرة اللانهائية (٢٣). 🦚 الأمر الثاني: أن يكونا متغالبين بأن يتغلب أحدهما على الآخر دورياً، وهذا دليل ضعفها معاً، وبالتالي بطلان ألوهيتها (٢٤)، قال الإمام أمير المؤمنين (المنه الأعُف، الإمام أمير المؤمنين (المنه): ﴿ وَلَا كُفْءَ لَهُ فَيُكَافِئَهُ، وَلَا نَظِيرَ لَهُ فَيُسَاوِيَهُ »(٢٥)، ويقول (الله في دعائه: «اللهم إنّك

... قاهر لا تقهر ... وقادر لا تضادّ.. وجبّار لا تعان، وعظيم لا ترام ... وقوي لا تضعف... وغالب لا

تغلب... ومنيع لا تقهر... وواحد لا تشبّه ومقتدر لا تنازع (٢٦).

سادسًا: لو تعدد الخالق لما وجد شيء من المكنات، ولما وجدت السهاوات والأرض، وذلك لأنَّ تخالف إرادتي الخالقين أو إرادات الخالقين، وتساوي قدرتيها أو قدراتهم، وعدم المرجح لأحداها على الأخرى يستلزم أن لا يوجد شيء من المكنات، والحال أنه توجد موجودات كثيرة بالضرورة، وإذا بطل عدم وجود شيء من المكنات فإنَّه يبطل القول بتعدد الإله (٢٧).

سابعًا: الآثار كلها تدل على أن المؤثر واحد، يقول الإمام أمير المؤمنين (الملح): "ظَهَرَ لِلْعُقُولِ بِمَا أَرَانَا مِنْ عَلَامَاتِ التَّدْبِيرِ المتْقَنِ وَالْقَضَاءِ النَّرْمِ» (٢٨)، وأن مدبر العالم

وَاحد أحد، قال (هِلِيُّ): "وَاحِدٌ لَا بِعَدَدٍ" (مَا اللهُ اللهُ

ثامنًا: لقد دعا جميع الأنبياء والمرسلين ( الله ) إلى إلىه واحد لا ضد له ولا ندولا شريك، يقول الإمام (الله عَنْ فِيهِمْ رُسُلَهُ وَوَاتَـرَ إلَيْهِمْ أَنْبِيَاءَهُ لِيَسْتَأْدُوهُمْ مِيثَاقَ فِطْرَتِهِ وَيُذَكِّرُوهُمْ مَنْسِيَّ نِعْمَتِهِ، وَيَحْتَجُوا عَلَيْهِمْ بِالتَّبْلِيعْ، وَيُشِيرُوا لُمُمْ دَفَائِنَ الْعُقُولِ وَيُرُوهُمُ مَ آيَاتِ الْمُقْدِرَةِ»(٣٢)، فالله واحد بوجوده ذاتاً في الأزل والأبد، وواحد في كماله المطلق من كل وجه، ليس كمثله شيء، وصفاته بكاملها موجودة بوجود واحد، منزَّه عن كلِّ ما فيه شائبة الشرك والزيادة عن ذات الله تعالى (٣٣).

تاسعاً: إبليس كائن حسي يدرك ويعقل ويتعصب لأنانيته، يقول

الإمام أمير المؤمنين (الله أمّا): «أمَّا إِبْلِيسُ فَتَعَصَّبَ عَلَى آدَمَ لِأَصْلِهِ وَطَعَنَ عَلَيْهِ فِي خِلْقَتِهِ فَقَالَ أَنَا نَارِيٌ وَأَنْتَ طِينِيٌ "(٢٤)، وإبليس كائن مخلوق خلقه الله تعالى لعبادته ومنحه حرية الإرادة والاختيار تماما كما خلق البشر، فهو يفعل ويترك بإرادته واختياره، يقـول (ﷺ): ﴿إِنَّ حُكْمَهُ فِي أَهْلِ السَّاءِ وَأَهْلِ الْأَرْضِ لَوَاحِـدٌ»(٥٥)، وبعد دهر طويل من العبادة ارتد بمحض إرادته ونكص على عقبيـه وتمـرد باختيـاره سـالكاً طريق الضلالة والإضلال، قال أمير 

اعْتَرَتْـهُ الْحُمِيَّةُ وَغَلَبَتْ عَلَيْـهِ الشِّـقْوَةُ ﴿

وَتَعَزَّزَ بِخِلْقَةِ النَّارِ، وَاسْتَوْهَنَ

خَلْقَ الصَّلْصَالِ، فَأَعْطَاهُ الله النَّظِرَة

اسْتِحْقَاقاً لِلسُّخْطَةِ، وَاسْتِتْمَاماً لِلْبَلِيَّةِ،

وَإِنْجَازاً لِلْعِدَةِ، فَقَالَ: فَإِنَّكَ مِنَ

المُنْظَرِينَ إِلى يَوْم الْوَقْتِ المُعْلُومِ»(٣٦).

وقد حذّر الإمام ( الله عنه كل

فَلَعَمْرِي لَقَدْ فَوَّقَ لَكُمْ سَلَّهُمَ الْوَعِيدِ، وَأَغْرَقَ إِلَيْكُمْ بِالنَّزْعِ الشَّدِيدِ وَرَمَاكُمْ مِنْ مَكَانِ قَرِيب، فَقَالَ رَبِّ بِما أَغْوَيْتَنِي لَأُزَيِّنَنَّ أُهُمٌّ فِي الْأَرْضِ، وَلَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ، قَذْفاً بِغَيْبِ بَعِيدٍ، وَرَجْماً بِظَنِّ غَيْرِ مُصِيب، صَدَّقَهُ بِهِ أَبْنَاءُ الْحُمِيَّةِ وَإِخْوَانُ الْعَصَبِيَّةِ، وَفُرْسَانُ الْكِبْرِ وَالْجُاهِلِيَّةِ (٣٩)، وبقوله (ﷺ): «فَالله الله في كِبْر الحَمِيَّةِ وَفَخْرِ الجُاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مَلَاقِحُ الشَّنَتَانِ وَمَنَافِخُ الشَّيْطَانِ، الَّتِي خَدَعَ بَ الْأُمَا الْأُمَامَ الْمُاضِيَةَ وَالْقُرُونَ الْحُالِيَة، حَتَّى أَعْنَقُوا فِي حَنادِس جَهَالَتِهِ وَمَهَاوِي ضَلَالَتِهِ ذُلُلًا عَنْ سِيَاقِهِ سُلُساً في قِيَادِهِ أَمْراً تَشَابَهَتِ الْقُلُوبُ فِيهِ، وَتَتَابَعَتِ الْقُرُونُ عَلَيْهِ، وَكِبْراً تَضَايَقَتِ الصُّدُورُ بِهِ الشُّد من الاستعانة بالله تعالى لتحقيق خلاص الإنسان من حبائل الشيطان، يقول الإمام أمير المؤمنين ( المناع عنه المؤمنين ( المناع الماء أحمد المؤمنين ( المناع الماء الم الله وَأَسْتَعِينُهُ عَلَى مَدَاحِر الشَّيْطَانِ

مناسبة الناس من خطر إبليس وعداوته في أقوال كثيرة، منها: «إنَّ الشَّيْطَانَ يُسَنِّى لَكُمْ طُرُّقَهُ وَيُرِيدُ أَنْ يَحُلُّ دِينكُمْ عُقْدَةً عُقْدَةً، وَيُعْطِيَكُمْ بِالْجُهَاعَةِ الْفُرْقَةَ، وَبِالْفُرْقَةِ الْفِتْنَةَ، فَاصْدِفُوا عَنْ نَزَغَاتِهِ وَنَفَثَاتِهِ، وَاقْبَلُوا النَّصِيحَةَ مِحَّنْ أَهْدَاهَا إِلَيْكُمْ، وَاعْقِلُوهَا عَلَى أَنْفُسِكُمْ »(٣٧)، مبينا ( ( فرید ایس الله ایس لا يتعدى الغواية والوسوسة، وبه تتكامل إرادة الإنسان وحرية اختياره بقوله: «وَالشَّيْطَانُ مُوكَّلٌ بِهِ يُزَيِّنُ لَهُ المُعْصِيةَ لِيَرْكَبَهَا وَيُمَنِّيهِ التَّوْبَةَ لِيُسَوِّفَهَا »(٣٨).

🐠 ونصح أمير المؤمنين (ﷺ) الناس في وجوب الحذر وبالالتزام التام بالمنهج الإلهي المرسوم للخلاص من كيد الشيطان وخطره ووسائله بقوله (الله عَدُوَّ الله أَنْ (الله عَدُوَّ الله أَنْ يُعْدِيَكُمْ بِدَائِهِ، وَأَنْ يَسْتَفِزَّكُمْ بِنِدَائِهِ، وَأَنْ يُجْلِبَ عَلَيْكُمْ بِخَيْلِهِ وَرَجِلِهِ،

وَمَزَاجِرِهِ، وَالِاعْتِصَامِ مِنْ حَبَائِلِهِ وَكَاتِلِهِ وَكَاتِلِهِ الْعَرْضَامِ مِنْ حَبَائِلِهِ

عاشرًا: الشيطان: كل من يوسوس ويغوي ويزين سواء أكان كائنا حسيا أم معنويا، وهو (الشيطان الإنسي، والشيطان الجني، والوسوسة والخواطر السوداء)(٢٤).

إن نفوذ الشيطان محدود بحدود الوسوسة والتزيين والتسويل وإظهار الباطل بمظهر الحق فقط، الأمر الذي بيّنه الإمام أمير المؤمنين (الله بقوله: «يُزَيِّنُ لَهُ المُعْصِيَةَ لِيَرْكَبَهَا وَيُمَنِّيهِ التَّوْبَةَ لِيُسَوِّفَهَا ١٤٥٥)، فلا سلطان للشيطان في التكوين؛ بل في مجال الأفعال التشريعية والتكليفية للإنسان دون غيره، وسلطة الشيطان على الإنسان محدودة بحدود ذلك وتابعة لإرادة الإنسان نفسه، فتتسع سلطة الشيطان على الإنسان أو تضيق حتى تصل إلى حد العدم إن أراد الإنسان أيا من ذلك (٤٤)، قال

تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسُ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ \* إِنَّمَ سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ \* إِنَّمَ سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ (فَ) .

فحقيقة إضلال الشيطان الإنسان الناسات تنحصر في استجابة الإنسان دعوة الشيطان وتزيينه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَّا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ الله وَعَدَكُمْ وَعُدَ الحُقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخُلَفْتُكُمْ وَمُا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا فِي مُصْرِحِيَّ إِنِّي فِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِحِيَّ إِنِّي فِي مَصْرِحِيَّ إِنِّي فِي فَلَا تَلُومُونِ مِنْ قَبْلُ ﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِحِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِهَا أَشْرَكُتُهُونِ مِنْ قَبْلُ ﴿ وَمَا أَنَا لَيْ فَيْلُ ﴿ وَمَا فَيْلُ اللّٰ وَعَلَى اللّٰ فَيْ فَيْلُ ﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِحِيَّ إِنِّي فَيْلُ ﴿ وَمَا أَنْتُمْ وَمِنْ قَبْلُ ﴾ (٢٤٠).

حادي عشر. إن الشر الحقيقي في الساعة الشيطان لأنه يلزم منها الحيرة والضلال والفتن والمعاناة والتعاسة والشقاء والنزاع والصراع والآلام والمحن والخطوب والقتل والتشريد والاضطهاد، يقول الإمام أمير المؤمنين (هين المأعوا الشَّيْطَانَ

فَسَلَكُوا مَسَالِكَهُ وَوَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، جمم سَارَتْ أَعْلَامُهُ وَقَامَ لِوَاؤُهُ فِي فِتَن دَاسَتْهُمْ بِأَخْفَافِهَا، وَوَطِئَتْهُمْ بِأَظْلَافِهَا وَقَامَتْ عَلَى سَنَابِكِهَا فَهُمْ فِيهَا تَائِهُونَ حَائِرُونَ جَاهِلُونَ مَفْتُونُونَ فِي خَيْر دَارِ وَشَرِّ جِيرَانِ، نَوْمُهُمْ شُهُودٌ وَكُحْلُهُ مْ دُمْ وعُ »(٤٧).

المبحث الثالث

تفنيد الإمام أمير المؤمنين (الملينا) إشكاليات الخير والشر

لما كانت "الشمولية" من مميزات المنهج المعرفي للإمام أمير المؤمنين ( ( فيلي البحث في البحث في البحث في البحث في البحث في البحث في البحث البحث في البحث البحث في البحث البحث البحث في البحث تفنيد الإمام ( الله الشكاليات مقولة الخير والشر" التي تبنتها الديانات الثنوية ونظّرها فلاسفتها، وذلك بما يأتى:

أولًا: البراهين والأدلة التي ذكرها الإمام أمير المؤمنين (الله خطبه وأقواله ومضمونها أن الأفعال التي فعلها الله تعالى وأمر بها حسنة كلها،

وليست القبائح من أفعاله تعالى ولا من أوامره، يقول ( الله عنه عنه أوار تَفَعَ عَنْ ظُلْم عِبَادِهِ، وَقَامَ بِالْقِسْطِ فِي خَلْقِهِ وَعَلَكَ عَلَيْهِمْ فِي حُكْمِهِ إِنْ الْمُعَا، بل خلق الله تعالى كل أمر حسن (٤٩)، قال (هليه): «قَدَّرَ مَا خَلَقَ فَأَحْكَمَ تَقْدِيرَهُ وَدَبَّرَهُ فَأَلْطَفَ تَدْبِيرَهُ، وَوَجَّهَهُ لِوجْهَتِهِ فَلَمْ يَتَعَدَّ حُدُودَ مَنْزِلَتِهِ، وَلَمْ يَقْصُرْ دُونَ الْإِنْتِهَاءِ إِلَى غَايَتِهِ، وَلَمْ يَسْتَصْعِبْ إِذْ أُمِرَ بِالْمُضِيِّ عَلَى إِرَادَتِهِ، فَكَيْفَ وَإِنَّمَا صَدَرَتِ الْأُمُورُ عَنْ مَشِيئَتِهِ الْمُنْشِئِ أَصْنَافَ الْأَشْيَاءِ بِلَا رَوِيَّةِ فِكْرِ آلَ إِلَيْهَا، وَلَا قَرِيحَةِ غَرِيزَةٍ أَضْمَرَ عَلَيْهَا، وَلَا تَجْربَةٍ أَفَادَهَا مِنْ حَوَادِثِ الدُّهُورِ، وَلَا شَريكٍ أَعَانَهُ عَلَى ابْتِدَاع عَجَائِبِ الْأَمُورِ، فَتَمَّ خَلْقُهُ بِأَمْرِهِ، وَأَذْعَنَ لِطَاعَتِهِ وَأَجَابَ إِلَى دَعْوَتِهِ»(٥٠).

ثانيًا: من الأمور الحسنة التي خلقها الله تعالى "الإرادة الحرة"، ولكنها سبب لإمكانية وقوع الشر

من المخلوق بإرادته وحريته (ومن أمثلة ذلك فعل الإنسان الشر)، وعليه فإن المخلوق الذي خلقه الله تعالى خيرًا من الممكن أن يفعل الشركما يمكنه فعل الخير، الأمر الذي يلزم منه أن يتردى الإنسان (فرداً كان أم مجموعاً) في التعاسة والشقاء

والضلال والإضلال والمعاناة، وهذا ما حذّر منه الإمام أمير المؤمنين (الملا) بقوله: «وَاحْذَرُوا مَا نَزَلَ

بِالْأُمَمِ قَبْلَكُمْ مِنَ الْشُكَاتِ بِسُوءِ الْأَفْعَالِ وَذَمِيم الْأَعْمَالِ، فَتَذَكَّرُوا فِي

الخُيْرِ وَالشَّرِّ أَحْوَالهُمْ وَاحْذَرُوا أَنْ تَكُونُوا أَمْثَالهُمْ»(١٥).

ثالثًا: خلق الله تعالى الإنسان صالحاً حيرًا بطبعه وجبلته، وفطره الله عز وجل على الاستقامة لتمنعه من توجيه إرادته إلى الشر وأسبابه، يقول ( الله عن الله عنها عن الله عنها عن الله عنها عن الله عنها عنها أنها أنها أنها أنها الله عنها الله الله عنها الله

وَأَدَوَاتٍ يُقَلِّبُهَا، وَمَعْرِفَةٍ يَفْرُقُ بِهَا بَيْنَ الْحُقِّ وَالْمَسْامِّ وَالْأَذْوَاقِ وَالمَسَامِّ وَالْأَذْوَاقِ وَالمَسَامِّ وَالْأَلْوَانِ وَالْأَجْنَاسِ»(٢٥).

رابعًا: الشر عنصر طارئ على الإنسان يفعله لأنه لم يقاوم الغواية، قال الإمام أمير المؤمنين ( المن الإيماء ( إنَّا بَدْءُ وُقُوعِ الْفِتَنِ أَهْ وَاءٌ تُتَّبَعُ وَ أَحْكَامٌ تُبْتَدَعُ»(٥٣)، ولذا أحاط الله سبحانه وتعالى الإنسان برعايته وتوجيهه وتحذيره ومنحه فرص النجاة، فأمره الله سبحانه بأن يتحصن من الغواية بالإيان والتقوى والعمل الصالح ليعصم من التردي فيها، وبذلك يفعل الإنسان دوره ليكون خيّرا بسلوكه فيلا يفعيل شراً، يقول 🦚 الإمام (إلى الله دَوَاءُ الله دَوَاءُ الله دَوَاءُ دَاءِ قُلُوبِكُمْ، وَبَصَرُ عَمَى أَفْئِدَتِكُمْ، وَشِفَاءُ مَرَض أَجْسَادِكُمْ، وَصَلَاحُ فَسَادِ صُدُورِكُمْ، وَطُهُورُ دَنَس

أَنْفُسِكُمْ، وَجِلَاءُ عَشَا أَبْصَارِكُمْ،

وَأَمْنُ فَنَع جَأْشِكُم، وَضِيَاءُ سَوَادِ

ظُلْمَتِكُمْ »(١٥).

خامسًا: خلق الله تعالى الإنسان في هذه الدنيا ليكون متحركا باختياره وإرادته، وهي إرادة حرة منطلقة إلى "الشر" كما "الخير"، ضمن حدود القدرة الإنسانية التي أنشأها الله تعالى في البشر، وإن فعل الإنسان الشر استعماله لعطية القدرة الإلهية في غير موضعها وتوجيه الإنسان فعله البشري إلى أمر سلبي.

فعل الشرفي كل واقعة يعنى إلغاء حرية الإنسان وتحوله إلى كائن مسيّر غير مريد، وإن تدخيل الله تعالى في كل واقعة وجزئية لرفع الألم والمعاناة والضرر عن كل كائن حي سيحول العالم إلى فوضي، لانتفاء العلاقات الدائمية المنتظمة بين الأحداث، وسيكون العالم حينئذ بالاناموس طبيعي مستقر، فلا معنى فيه للإرادة والاختيار والحرية.

سادسًا: إن منع الله الإنسان عن

سابعًا: إن وجود الشرفي العالم مبرر؛ لأنه في مقابل "حرية الإرادة" و"ثبات النواميس الكونية"، فأما حرية الإرادة البشرية فعنصر جوهري في الوجود الإنساني يربو فضلها على كل شر دنيوى؛ لأنَّها مرتبطة بسبب وجود الإنسان على الأرض ومآله في يوم القيامة، وأما ثبات النواميس الكونية فضروري؛ لأنَّه لابد من طبيعة الانتظام في أحداث الكون وثبات أصل السببية لأمور منها (٥٥): أ: أنه يوفر بيئة ضرورية لسلامة التفكير العقلي واستنباطاته وتوقعاته، وبالتالي وجود الإرادة العاقلة الحرة ليختار الإنسان فعله.

قال الإمام أمير المؤمنين (إلي): «ألا إنَّ الشَّجرَةَ البَرِّيّة أَصْلَبُ عُوداً، والرَّوائِعَ الخَضِرَةَ أرَقُّ جُلوداً، والنباتاتِ البَدَويَّة أَقوى وَقُوداً وأَبطَأُ خُموداً»(٢٥١)، وإلى هذه الحقيقة يشير قوله سبحانه وتعالى: ﴿فَعَسَى أَن

تَكْرَهُ وا شَيْئاً وَيَجْعَلَ الله فِيهِ خَيْرًا لآخر(٢٠٠). الْعُسْرِ يُسْراً \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾

> ب: وجود القانون والنواميس الثابتة التي تحكم الكون تدفع الإنسان إلى معرفة نفسه وتنمية ذاته بسبب معارفه التراكمية.

> جـ: يلزم من إمعان النظر في الكون ومعرفة قوانينه والتأمل في إبداع الخلق معرفة الخالق سبحانه وتعالى عقلا وعلما.

ثامناً: إن الأصل في الكون الخير وأن الشر نشوز (٥٩)، فالأصل العافية والمرض نشوز، والخبر لا يمكن عده وحصر تنوعه والشر محصور العدد، أي أن الوجود خير بالذات، أما الشر فيأتي بالعرض وليس ذاتيا، فالشر أثر لفعل أو حال ما فلا وجود لشر مطلق؛ بـل هـو أمـر نسـبي أو جزئـي فيا يكون شرا لشخص يكون خبرا

كَثِيرًا ﴾ (٧٠)، وقوله تعالى: ﴿فَإِنَّ مَعَ تاسعًا: الشرفعل المخلوق، أما المخلوق العاقل كالإنسان فالله تعالى خلقه وأعطاه الإرادة؛ ولكنه بإرادته يفعل الشر(٦١١)، وأما المخلوق غير العاقل كالزلازل والبراكين فهي شر من وجه لا من كل الأوجمه ً لأنها ليست شرا في ذاتها(٦٢) بـل هـي٠ نتاج قوانين فيزيائية بثها الله تعالى في الأرض لتهيئتها لعيش الإنسان وتحرر طاقة باطن الأرض وتخرج الشروة المعدنية من باطن الأرض إلى سطحها ونحوها، على أن ذلك لا يحدث دائما وإنما يتم في ظروف

عاشرًا: إن كثيرا من أصناف الشرور وأنواع البلاء بسبب ظلم الظالمين وجهل الإنسان، فمثلا مقو لات "التفوق العرقي" و"البقاء للأقوى" و"عنفوان القوة والسلطة" أسباب للشر والظلم والأنانية

معینة غیر دائمة (۱۳۳).

السنة الخامسة-العدد -١١- ٢٠٢٠ هـ / ٢٠٢٠م

منها:

الله تعالى، والتوجه إليه والتوبة من السيئات فيتكامل الإنسان روحيا وأخلاقيا(٢٦)، يقول الإمام أمير المؤمنين ( الله عنه عنه الله عنه المؤمنين ( الله عنه الم تَنْزِلُ بِهُ النِّقَهُ وَتَزُولُ عَنْهُمُ، النِّعَمُ فَزِعُوا إِلَى رَبِّمُ مِصِدْقٍ مِنْ نِيَّاتِهُمْ وَوَلَهٍ مِنْ قُلُومِهُ، لَرَدَّ عَلَيْهِمْ كُلَّ شَارِدٍ وَأَصْلَحَ لُمُمْ كُلَّ فَاسِدٍ»(٦٧). جـ: الـشر والبـلاء سبب لمعرفة النعم وتقديرها وشكرها، وتنمية الذات وتطويرها وتهذيبها بمصارعة أسباب السقوط(٢٨)، قال الإمام ( ﴿ الله عَنْ الله عَنْ عَبِ عِبَادَهُ الله عَنْ عَبِ عَبَادَهُ بأنْ وَاع الشَّدَائِدِ، وَيَتَعَبَّدُهُمْ بأَنْ وَاع المُجَاهِدِ، وَيَبْتَلِيهِمْ بضُرُوبِ المُكَارِهِ إخْرَاجاً لِلتَّكَبُّرِ مِنْ قُلُوبِهم، وَإِسْكَاناً لِلتَّذَلُّ لِ فِي نُفُوسِهم، وَلِيَجْعَلَ ذَلِكَ أَبْوَاباً فُتُحاً إِلَى فَضْلِهِ، وَأَسْبَاباً ذُلُلًا

د. الشر والبلاء عقاب للكافرين والظالمين، يقول الإمام أمير المؤمنين

لِعَفْوهِ »(٦٩).

والفساد في الأرض منذ قديم الزمان وإلى اليوم، ولو اتبع الناس بإرادتهم واختيارهم أوامر الله سبحانه وتعالى لسعدوا في الدنيا والآخرة، يقول الإمام أمير المؤمنين (طبين): «فَلَا إلَهَ إِلَّا هُـ وَ أَضَاءَ بِنُـ ورِهِ كُلَّ ظَـ لَامِ»(٦٤). حادي عشر: مهم قيل عن الشر <sup>ا</sup>ومعاناته إلا أنه في واقع الحال توجد حكم كثيرة يقرها العقل تفسر وجود الشرفي العالم تفسيرا إيجابيا، بل إن الشر عنصر جوهري في إيجاد معنى حقيقى لواقع إيجابي تنمو فيه ذات الإنسان وبما يحقق فوائد مهمة،

أ: وقوع الشريدفع الإنسان لرفعه ودفعه، ممايؤدي إلى الإبداع وتحريك الطاقات العلمية وبالتالي التقدم الحضاري والتطور المدني والازدهار العمراني (٥٠٠).

ب: الشر والبلاء يدفعان الإنسان إلى الانتباه من الغفلة والإنابة إلى

( الله الله مَا كَانَ قَوْمُ قَطُّ فِي خَصْ الله مَا كَانَ قَوْمُ قَطُّ فِي خَصِّ نِعْمَةٍ مِنْ عَيْشٍ فَزَالَ عَنْهُمْ إِلَّا بِذُنُوبٍ اجْتَرَحُوهَا ؛ لِأَنَّ الله لَيْسَ بِظَلَّام لِلْعَبِيدِ» (٧٠).

هـ: الـشر والبـلاء ثـواب ورفعة للمؤمنين والصابريـن، يقـول الإمـام أمـير المؤمنين (هِلِيُّ): "وَاعْلَمُـوا أَنَّـهُ مَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً مِنَ الْفِتَنِ وَنُـوراً مِنَ الظُّلَـم»(١٧).

و: اختبار الناس بالخير والشر وامتحان إيهانهم أمام الفتن نعها ومحنا حتى يثبت أن الإنسان نال درجة الفوز بجدارة وحرية وإرادة. ثاني عشر: الدنيا دار اختبار وامتحان، وطبيعة ذلك تقتضي وامتحان، وطبيعة ذلك تقتضي المكابدة والفتن والمحن، وإن وجود الإنسان لا ينحصر في الحياة الدنيا؛ بل أن تتمتها في الحياة الآخرة التي هي الحياة الحقة "حياة الجزاء ودار المستقر"، وإن الله تعالى يعامل المعذبين بفضله لا بعدله، فيسبغ عليهم نعيمه بفضله لا بعدله، فيسبغ عليهم نعيمه

الأخروي الذي يتضاءل أمامه كل أذى دنيوي، وفي الآخرة أيضاً يكون القصاص من الشرير ويعاقب على فعله الشر.

ثالث عشر: جعل الله تعالى برحمته وحكمته في الكون نواميس تمنع وقوع كثير من الشر، وأخرى تخفف الألم إلى مدى بعيد جدا وحتى لا تبقي منه إلا أقل القليل، يقول الإمام أمير المؤمنين (هي عن الملائكة: (وَمِنْهُمُ الْحُفَظَةُ لِعِبَادِهِ) عن وأن الله سبحانه وتعالى قد زود الإنسان بموانع بيولوجية مدهشة كثيرة تقيه الألم والمعاناة (٣٧).

رابع عشر: إن رحمة الله تعالى بخلقه جميعاً حاضرة في كل زمان ومكان، وهو سبحانه يصرّف الأمور ويعدّل الأحوال بسنن ونواميس ظاهرة وخافية (منها إجابة الدعاء)، وبتوفيق الإنسان إلى اختيارات صائبة، ودفعه إلى غير مواطن الضرر،

يرة الإمام علي عليه السلام وفكره

وتهيئته لأمور نافعة، وبتعطيل طبائع الأشياء بصور خفية.

خامس عشر: إن الإيهان بالله تعالى إيهانا حقيقيا يقينيا يجعل الإنسان خيرا في مسيرة حياته ويحدد أفعاله في الخير، ولا بد أن تكون طاعة الله تعالى وعبادته طوعية برسوخ الإيهان في نفس الإنسان على وفق منهج يجمع بين متطلبات الدنيا ومتطلبات الآخرة وبها يحقق أهداف الدين الإلهي الحق.

سادس عشر: مها قيل عن جبروت الطواغيت، وطغيان الحكام، وعن القوى الخفية، وعن الأفلاك، وحركية الجن والشياطين، وهالة إبليس إلا أن كل ذلك ضعيف تجاه إرادة الإنسان وطاقات الروح الخيرة التي أراد الإمام أمير المؤمنين (الملاه) استكشافها واستنهاضها وإعادة بنائها.

الخاتمة والنتائج

نستنتج من مطالب البحث أن لأمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (هي الريادة في التصدي لعقائد الثنوية وفلسفتها، فأبدع في تبيان حقيقة الخير والشر وفي تحليل الثنوية وتفنيد شبهاتها، موضحا مقولة الحق في خطبه وأقواله ومواقفه بالدليل الدامغ والحجة البينة، ويمكننا إيجاز خلاصة ذلك بهايأتي:

1. على الإنسان بوصف مخلوقاً عاقلاً مفكراً أمران، أولها: التدبر والتفكر والنظر والاستدلال ليدرك الحقائق والمعارف بعيداً عن التصورات الساذجة والخرافات والأساطير، وثانيها: الاستعانة بهدي الوحي الإلهي لتصحيح مدركاته وإصابة الواقع وانتاج معرفة يقينية صحيحة.

٢. مع اعتناق الملايين من الناس
 عقائد الثنوية إلا أن الثابت يقينا في
 تاريخ الأمم والشعوب بأنه لم يدع

نة الخامسة – العدد – ١١ – ٢٠٢٠ هـ / ٢٠٢٠

أحد من البشريوما أنه رسول من إله ثان، أو ادعى أحد أن الإله الثاني المزعوم قد أعلن عن نفسه أو خاطب وفضله ورحمته. الناس مطالبا بعبادته واتباعه.

٣. إن الإيان بأصلين مختلفين للوجود أحدهما "إله الخير" والآخر "إله الشر" إيهان قائم على الأوهام والظنون، يفنده الدليل القطعي اليقيني، فلا حقيقة لما تدعيه الثنوية من أن العالم صادر عن إلهي الخير والشر وأنها معا يدبران العالم شأن بعض شياطين الإنس). بصراعها الدائم.

> ٤. إن وقوع الشر لا يبدل على إنكار وجود الله تعالى، ولا على عن عجـز الله عـن منـع وجـود ووقـوع الشر، أو عدم علمه سبحانه وتعالى ىذلىك.

بل شاء الله تعالى أن يجعل الدنيا دار اختبار وامتحان، وطبيعة ذلك تقتضي المكابدة والفتن والمحن، وأن وجود الإنسان فيها مؤقت وخالد في

الآخرة، فإن أصابه ضرفي الدنيا نال تعويضه في الآخرة بلطف الله تعالى

٥. إن خلق "إبليس" لا يتنافى مع كال الله ومع حكمته ورحمته، فهو مخلوق لعبادة الله تعالى كالبشر تماما، ولكنه بعد دهر طويل ارتد بمحض إرادته إلى الكفر والضلالة والإضلال، وأن قدرته محدودة ودوره لا يتعدى الغواية والوسوسة (كما هو

٦. إن الـشر الحقيقـي في الحياة طاعة الشيطان لأنه يلزم منها المعاناة والآلام والتعاسة والشقاء في الدنيا والآخرة، والشر فعل الإنسان عندما 📢 ينحرف عن دين الله تعالى، مع أن الله تعالى قد خلق الإنسان صالحا خيرا بطبعه وجبلته ومنحه "الإرادة الحرة".

٧. أصل الإمام أمير المؤمنين (الله) من كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم (بياني) منهجا تكامليا شموليا

الإنسان وتنمية الذات وتطوير المهارات ومواجهة الصعاب وتزكية النفس لتقويتها بالصبر والأمل وبناء المجتمع المتهاسك الواعي بناءً إيجابياً.

لدفع الشرقبل وقوعه ورفعه بعد الوقوع، وتحويله من بلاء ومعاناة إلى فرصة وفلاح، بترسيخ الإيهان بالله الواحد الأحد، وتحريك طاقات



## الهوامش

(۱) ينظر: حسن: الدكتور محمد خليفة، تاريخ الأديان - دراسة وصفية مقارنة: ص١٥٦ وما بعدها.

(٢) سورة النحل: ٥١.

(٣) ينظر: العاملي: الشيخ حسن محمد مكي، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل عاضرات الأستاذ الشيخ جعفر السبحاني: ١/ ٢٧٤ وما بعدها.

(٤) ينظر: السواح: فراس، الرحمن والشيطان-الثنوية الكونية ولاهوت التاريخ في الديانات المشرقية: ص١٢ وما بعدها.

(٥) ينظر: السواح: فراس (تحرير ومساهمة)، موسوعة تاريخ الأديان – الكتاب الخامس: ٧٤ وما بعدها.

(٦) ينظر: بارندر: الدكتور جفري، المعتقدات الدينية لدى الشعوب: ٩٢ وما بعدها.

(۷) ينظر: العقاد: عباس محمود، إبليس: ص١١ وما بعدها، و: ١٣٢ وما بعدها.

(٨) ينظر: السواح: فراس، الرحمن والشيطان: ٧.

(٩) ينظر د. محمد الصادقي، حوار بين الإلهيين والمادين: ٢٩٢.

(١٠) ينظر: السواح: فراس، الرحمن والشيطان:

.17

(١١) ينظر: العاملي، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل: ١/ ٢٧٣ وما بعدها.

(١٢) ينظر: عامري: الدكتور سامي، مشكلة

الشر ووجود الله: ٢٢ وما بعدها.

(١٣) ينظر: عامري، مشكلة الـشر ووجـود الله:

٨٦ وما بعدها.

(١٤) ينظر: السواح: فراس، الرحمن والشيطان:

۸۲ وما بعدها، و: ۲۲۳ وما بعدها.

(١٥) ينظر: مطهري: الشهيد آية الله مرتضى، العدل الإلهي: ٦٣ وما بعدها.

(١٦) نهج البلاغة ١/ ٢١.

(۱۷) المصدر نفسه: ۱/ ۱۹۷.

(١٨) المصدر نفسه: ١/ ١٦٢.

(١٩) المصدر نفسه: ١/ ٢٤.

(۲۰) المصدر نفسه: ۱/ ۲۳.

(٢١) المصدر نفسه: ١/ ١٦٤.

\_

(۲۲) المصدر نفسه: ۳/ ٤٤.

(٢٣) ينظر: الخرازي: السيد محسن، بداية

المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية: ١/ ٥٦.

(۲٤) د. محمد الصادقي، حوار بين الالهيين والماديين، ٣٠٠.

1+1

الكاشف: ١/ ٢٠ و: ٣/ ٢٤٩.

(٤٤) مطهري، العدل الإلهي: ٧١.

(٥٤) سورة النحل: ٩٩-٠٠٠.

(٤٦) سورة إبراهيم: ٢٢.

(٤٧) نهج البلاغة: ١/ ٢٩.

(٤٨) المصدر نفسه: ٢/ ١١٥.

(٤٩) ينظر: الخرازى: بداية المعارف الإلهية: ١/

۱۰۱ وما بعدها.

(٥٠) نهج البلاغة: ١/ ١٦٥.

(٥١) المصدر نفسه: ٢/ ١٥٠ – ١٥١.

(٥٢) المصدر نفسه: ١/ ٢١.

(٥٣) المصدر نفسه: ١/ ٩٩.

(٥٤) المصدر نفسه: ٢/ ١٧٣.

(٥٥) ينظر: عامري، مشكلة الشر ووجود الله:

١١٩ وما بعدها.

(٥٦) نهج البلاغة: ٣/ ٧٢.

(٥٧) سورة النساء: ١٩.

(٥٨) سورة الشرح: ٥-٦.

(٥٩) ينظر: عامري، مشكلة الشر ووجود الله:

٥٨ وما بعدها.

(٦٠) ينظر: العاملي، الإلهيات على هدى الكتاب

(٢٥) نهج البلاغة: ٢/ ١٢٤.

(٢٦) القرشي: الشيخ باقر شريف، موسوعة (٤٣) نهج البلاغة: ١/ ١١١.

الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب (إلي): ٤/

. Y 9 - Y A

(۲۷) محمد على نياصر ، أصول الديين الاسلامي:

(۲۸) نهج البلاغة: ۲/ ۲۰۸.

(٢٩) المصدر نفسه: ٢/ ١١٥.

(۳۰) المصدر نفسه: ۲/ ۶۰.

(٣١) مغنية: الشيخ محمد جواد، في ظلال نهج

البلاغة: ٢/ ٣٧١.

(٣٢) نهج البلاغة: ١/ ٣٣.

(٣٣) ينظر: الخرازي/ بداية المعارف الإلهية: ١/

. 70

(٣٤) نهج البلاغة: ٢/ ١٥٠.

(٣٥) المصدر نفسه: ٢/ ١٣٩.

(٣٦) المصدر نفسه: ١/ ٢١- ٢٢.

(٣٧) المصدر نفسه: ١/ ٢٣٥.

(٣٨) المصدر نفسه: ١/ ١١١.

(٣٩) المصدر نفسه: ٢/ ١٣٩.

(٤٠) المصدر نفسه: ٢/ ١٤٢.

(٤١) المصدر نفسه: ٢/ ٣٧.

(٤٢) مغنية: الشيخ محمد جواد، التفسير والسنة والعقل: ١/ ٢٧٥ وما بعدها.

(٦١) ينظر: مطهري، العدل الإلهي: ١٥٤ وما والسنة والعقل: ١/ ٢٨٣ وما بعدها.

(٦٧) نهج البلاغة: ٢/ ٩٩.

(٦٨) ينظر: العاملي، الإلهيات على هدى الكتاب

والسنة والعقل: ١/ ٢٨٥.

(٦٩) نهج البلاغة: ٢/ ١٤٨.

(۷۰) المصدر نفسه: ۲/ ۹۸.

(٧١) المصدر نفسه: ٢/ ١١٢.

(۷۲) المصدر نفسه: ۱/ ۱۹.

(٧٣) ينظـر: عامـرى، مشـكلة الــشر ووجــو د الله:

١٩١ وما بعدها.

ىعدھا.

(٦٢) ينظر: مغنية: الشيخ محمد جواد، فلسفة

التوحيد والنبوة: ٤٣ وما بعدها.

(٦٣) ينظر: عامري، مشكلة الـشر ووجود الله:

١٠٣ وما بعدها.

(٦٤) نهج البلاغة: ٢/ ١٠٦.

(٦٥) ينظر: العاملي، الإلهيات على هدى الكتاب

والسنة والعقل: ١/ ٢٨٢.

(٦٦) ينظر: مطهري، العدل الإلهي: ١٤٩ وما

بعدها، العاملي، الإلهيات على هدى الكتاب

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على <sup>عيد السلام</sup> وفكره

## مصادر البحث:

الإمام أمير المؤمنين (إلله)، نهج البلاغة -وهو
 محموع ما اختاره الشريف الرضي من

كلام سيدنا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ( الله )، شرح: الشيخ محمد عبده، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، (بيروت، لا. ت).

7. بارندر: الدكتور جفري، المعتقدات الدينية لدى الشعوب، ترجمة: الدكتور إمام عبد الفتاح إمام، سلسلة عالم المعرفة، الناشر: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، (الكويت، ١٩٩٣ م): ص٩٢ وما بعدها.

٣. حسن: الدكتور محمد خليفة، تاريخ الأديان دراسة وصفية مقارنة، الناشر: دار الثقافة العربية،
 (القاهرة، ٢٠٠٢م).

الخرازي: السيد محسن، بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية، ط١٠، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي، (١٤٢٣ هـ، قم المقدسة).

٥. السواح: فراس، الرحمن والشيطان -الثنوية الكونية ولاهوت التاريخ في الديانات المشرقية، ط١، الناشر: دار علاء الدين، (دمشق، ٢٠٠٠م).
 ٦. السواح: فراس (تحرير ومساهمة)، موسوعة تاريخ الأديان - الكتاب الخامس، ترجمة: عبد الرزاق العلى و محمود منقذ الهاشمي، ط٣،

الناشر: دار التكوين، (٢٠١٦ م).

٧. الصادقي: الدكتور محمد، حوار بين الإلهيين والماديين، ط٢، الناشر: انتشارات فرهنك إسلامي، (طهران، ١٤٠٧ هـ/ ١٩٨٧ م).

٨. عامري: الدكتور سامي، مشكلة الشرووجود الله، ط١، الناشر: مركز تكوين للأبحاث والدراسات، (الخبر - السعودية، ١٤٣٧ هـ/ ٢٠١٦ م).

9. العاملي: الشيخ حسن محمد مكي، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل - محاضرات الأستاذ الشيخ جعفر السبحاني، الناشر: مؤسسة الإمام الصادق ( ( الله على ) ، ط٧، (قم المقدسة، ١٤٣٠ هـ).

 ١٠. العقاد: عباس محمود، إبليس، الناشر: دار نهضة مصر، (القاهرة، لا. ت).

11. القرشي: الشيخ باقر شريف، موسوعة الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ( الله المام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ( الله الناشر: مؤسسة الكوثر للمعارف الإسلامية، ( ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٢م).

السلامي، المحمد علي ناصر، أصول الدين الاسلامي، الناشر: المكتبة العصرية، (صيدا، لا. ت).

۱۳. مطهري: الشهيد آية الله مرتضى، العدل
 الإلهي، ط٢، الناشر: دار الإرشاد، (بيروت،

1.7



١٤٣٦ هـ/ ٢٠١٥ م).

الجديد، (۱٤٠٤ هـ/ ۱۹۸۶ م).

١٤. مغنية: الشيخ محمد جواد، التفسير الكاشف، ١٦. مغنية: الشيخ محمد جواد/ في ظلال نهج ط٤، الناشر: دار الأنوار، (بيروت، لا. ت).

البلاغة، ط٣، الناشر: دار العلم للملايين،

١٥. مغنية: الشيخ محمد جواد، فلسفة التوحيد (بيروت، ١٩٧٩ م).

والنبوة، ط٤، الناشر: دار الجواد ودار التيار

لمنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفكره

# نهج البلاغة وشبهات الملحدين مقاربات في مواجهة الأفكار الإلحادية

Nahjul- Balaga and suspicion of Aesthetes

Approaches against aesthetes' ideas

أ. د. محمد محمود زوينجامعة الكوفة / كلية الفقه

Prof. Dr. Mohammed Mahmoud Zwain
University of Kufa \ College of Faqih



### ملخص البحث

ليس بدعًا الحديث عن نهج البلاغة وما فيه من راسخ الفكر والدين والأدب والأخلاق والاجتهاع.... فهو ذلك التجلي الإنساني لكتاب السهاء القرآن الكريم، ولقد تلمس العلهاء والمفكرون على مر العصور الماضية حقيقية ذلك، وآثارها الفاعلة في الحياة، ومن أعجب العجائب أنك تعيش مع نهج البلاغة كلها قرأته حراكًا عصريًّا وكأنه ينطق عن قضاياك، ويقارب همومك العلمية على تنوع مشارها فكرًا وتطبيقًا، فهو كتاب ينطق بالحياة البليغة التي تؤدي مراد الغاية منها، وممًّا تؤديه أيضًا كلهات وأساليب نهج البلاغة مراد البلاغة في مطابقتها لمقتضى الحال والمقام.... وأول ما يلفت الناظر المتبصر في نهج البلاغة أنه نسج على قاعدة والعقيدة، ومن ذلك ما عرضه نهج البلاغة في مادة التوحيد وما يتصل بها من الصفات الإلهية..... وكان ممًّا جاء في عرض مسألة التوحيد ومعرفة الله تعالى الصفات الإلهية..... وكان ممًّا جاء في عرض مسألة التوحيد ومعرفة الله تعالى الشارات الإمام (هيم) في الردِّ على الجاحدين بوجوده والمشككين والمشبهين وبيان عجزهم وقصور ادراكهم ووعيهم بالله تعالى ومعرفتهم به.

لقد تجلى الخالق في قلب سيد الموحدين فكان التوحيد ومعرفة الله تعالى على لسانه وترجمان بيانه، وكانت (ظواهر الإنكار، ومعالم النقد والتنبيه) شاخصة في كلامه على من عميت بصيرته، وضلت معارفه عن انعقاد القلوب على وجوده وتوحيده وعلى الرغم من ذلك فالقلوب العمياء القاصرة عن الإدراك، العاجزة عن التمييز لا تملك غير الإقرار بوجود الله تعالى قهرًا بلازم ظهور البراهين والدلائل على وجوده، وانعدام إثبات الجحود بغير العناد في المقابل، فضلًا عن أنَّ الإنكار للموجود من سنخ المشبه لله تعالى، فلا وجود أصلًا لإله المشبة غير الوهم والضلالة عن الحقيقة، ومن ثمَّ فلا وجود لما لا وجود له إلا في أوهام الجاحدين والمعاندين في ظلِّ ثوابت الحقائق وسطوع براهين الوقائع على وجوده وتوحيده جلَّ شأنه وتنزَّه ذكره. يقول الإمام أمير المؤمنين (هين): «فَالوَيْلُ لِمَنْ جَحَدَ الْمُقَدِّرَ، وَأَنْكَرَ الْمُدَبِّرَ. زَعَمُوا أَنَّهُمْ كَالنَّبَاتِ مَا لَهُمْ زَارعٌ، وَلاَ لِاحْتِلافِ صُورِهِمْ صَانِعٌ، وَلَمْ يَلْجَأُوا إِلَى حُجَّة فِيَمَا ادَّعَوا، وَلاَ تَحْقِيق لِمَا أَوْعَوْا، وَهَلُ يَكُونُ بَنَاءٌ مِنْ غَيْر بَان، أَوْ جِنَايَةٌ مِن غَيْر جَان».



### **Abstract**

Talk about Nahjul- Balaga is not you would it's deep thought religion morality and sociology. The Wonder wonders is that you live by Nahjul- Balaga a modern active every time you read it. And about monotheism and knowing Allah he replied "woe to those who deny the almighty and trespass against Allah. They claimed to be like grass without grower and there is no creator to their different shapes. They have not reported to evidence in claiming, no investigation in realizing. Is there a bleeding without builder or crime without criminal.

تمنى بملوم كتاب نهج البلاغة ويسيرة الإمام علي ﷺ اسلام وفكره و

### المقدمة

الحمد لله الذي لا يبلغ مدحته القائلون، ولا يحصى نعماءه العادون، ولا يؤدي حقه المجتهدون، الذي لا يدركه بعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن، الذي ليس لصفته حد محدود ولا نعت موجود، ولا وقت معدود ولا أجل ممدود، فطر الخلائق بقدرته، ونشر الرياح برحمته، ووتد بالصخور ميدان أرضه.

وصلى الله على محمّد - سِيَّاتِه-الذي بعثه بالحقّ ليخرج عباده من عبادة الأوثان إلى عبادته، ومن طاعة الشيطان إلى طاعته، بقر آن قد المابيّنه وأحكمه؛ ليعلم العباد ربّهم إذ جهلوه، وليقروا به بعد إذ جحدوه، وليثبتوه بعد إذ أنكروه وعلى أهل بيته مصابيح الظلم، وعصم الأمم ومنار الدين الواضحة، ومثاقيل الفضل الراجحة. صلى الله عليهم أجمعين صلاة تكون إزاء لفضلهم

ومكافأة لعملهم. وكفاء لطيب فرعهم وأصلهم. ما أنار فجر ساطع وخوى نجم طالع.

لا يخفى على لبيب مقام كتاب نهج البلاغة، فهو الكتاب الألفى الذي نقل صورا من مشاهد بيئة المسلمين الإنسانية والحضارية وهو بعض فاعلية أمة في إنسان رسالي، ورسالي في أمة، تجسد فيه نقاء الرسالة الحقة فتمثلها واقعًا حبًّا موضوعيًّا شاخصًا يرتبط بالسياء ولا ينبت عنها، ويقود الحراك في الحياة ولا يعتزلها؛ بل نالها بحكمته وهدايته مصارعًا محنها وابتلائها وتحدياتها؛ فخط صلوات الله عليه نهجًا واقعيًا في المواجهة، ونحا طريقًا ساميًا في مقارعة الانحرافات فكرًا وعقيدة؟ ولاسيها التي خالفت فطرة خلق الإنسان التي فطر الناس عليها، فقد سن الإمام أمير المؤمنين ( الله ) نهجا

في مواجهة الإلحاد والملحدين تمثله أهل البيت (الله عنه المسالك، ولك أن تنظر فيا جرى بين الإمام أبي عبد الله الصادق (الله والدّيصاني المتزندق، وكيف استدل الإمام على وجود الله تبارك وتعالى، وكذا الأمر فيم انقل لنا التاريخ من مناظرات ومحاورات الإمام موسى بن جعفر (الله مع أصحاب حركات الانحراف والزندقة من أمثال المانوية والمزدكية والزرادشتية إلى غير ذلك، وكيف كانت للإمام أبي الحسن (الله) وقفات ذكر لنا جانبًا منها: الطبرسي في كتابه الاحتجاج منها مناظراته مع الملاحدة والفرق المنحرفة.

وقد امتثل طريق أهل البيت (ﷺ) في مواجهة الإلحاد والملحدين كذلك أصحابهم وتلامذتهم أمثال هشام بن الحكم وغيره، فله مع كثير ممن عاصروه المواقف والحوارات والمناظرات.

ولم تكن فكرة هذه الوريقات الا مقاربة تقوم على الإشارة لما في نهج البلاغة من منظومة قيمية وأسس علمية نحاول الإشارة اليها، ومقاربتها بنظر فكري نسعى لتوكيد ملامحه وترسيخ أفكاره.

لقد قام هذا البحث على مطلبين: المطلب الأول:

الإطار المفهومي تناولت فيه عرض فهم المصطلح وحقيقة الإلحاد بوصفه يمثّل وجهًا من وجوه التطرف الفكري واللاعقلانية في منهج التفكير العلمي، وألمحنا لأصول نشأة الإلحاد المعاصر واضطراب معتقديه، وتحول كبار المعادر المعتقديه، وتحول كبار المعتقدية، وتحول كبار المعتقدية وتعرف المعتقدية وتعرف و

قادته ومنظريه إلى القول بوجود الإله، وأهم مجالاته وسبل مواجهة تحديات الإلحاد المعاصر.

المطلب الثاني:

الإطار المنهجي وناقشت فيه ما تعلق بنهج البلاغة وشبهات

نهج البلاغة للوقوف على لباب رأي الإمام على ( الله الإلحاد أو الملحدين وشبهاتهم، وتطرقت إلى مقولات الإمام في ذلك. وما يتوجب ذكره هاهنا بأن نهج البلاغة تناول إ أبعادًا من ظاهرة الإلحاد، ولعلُّ معالم أخرى لا نجد لها نصًا صريحًا في الكتاب لأسباب منها بأنّ أصل كتاب نهج البلاغة إنها هو اختيارات للسيد الشريف الرضى من كلام أمير المؤمنين (الليلا).

وعلى أي حال فقد تعددت مستويات الحديث عن الإلحاد وتنوعت أساليبه بحسب مناسباتها السياقية في الكتاب، وقد كان لكلام الإمام ( الله الله عن عن عن الحديث عن الألوهية والتوحيد والاستدلال على الخلق، والبعث والنشور وغير ذلك مماله الصلة الوثيقة بالإلحاد ومدياته الفكرية والعقدية.

الملحدين؛ إذ استقرأت نصوص وختمت هذه الدراسة بأهم النتائج التي توصلت إليها، وكان من أهمها ضرورة ربط سياق ما جاء في نهج البلاغة من ذكر لهذه الظاهرة بكلام الإمام (الملية) بصورة عامة في المأثور الذي ورد عنه في المصادر الروائية والتاريخية وما تعلق بقوله وفعله وتقريره؛ لتكتمل صورة معالجة الإمام (الله الفاهرة التي تعصف بمن وهن فكره، ووهم فهمه، وضل سبيله عن عقلانية التفكير وفطرة السلوك الإنساني الى

العبثية التي لاحد لها.

## المطلب الأول: ملامح فهم الإلحاد

## الإطار المفهومي:

التطرف مصطلح يخاتل الفكر في الظهور عنوانًا لتوجهات الاعتقادات، حيناً ويختفى أحيانًا في ظل عقلانية الفكر ومنطقية أصوله وأسسه؛ وعليه فإن من أصدق

مظاهر التطرف الفكري الذي تنبذه حقائق فطرة الإنسان وجبلته التي خُلق عليها الإلحاد. «وليست ظاهرة الإلحاد جديدة على المجتمعات الإنسانية، ولا هي بغريبة عنها، إنها ظاهرة قديمة تنمو وتتطور، ثم تختفي لتنتهي أخيرًا إلى الذبول والفناء، ولقد بات نقد الفكر الإلحادي بوجه عام، والمعاصر فيه بوجه خاص ضرورة ملحة، ليس لأنه امتلك مناهج ومعطيات علمية جديدة زادته قوة وتأثيرًا وحسب، وإنَّا لأنه يحظى بالتوجيه والتمويل من دول وجامعات لمحاربة الإيان وأهله أيضاً»<sup>(۱)</sup>.

ويقينًا نعتقد ونرى بأن «الإلحاد المعاصر صناعة أوروبية حديثة وليس صناعة عربية إسلامية؛ وأن الأسباب النفسية والاجتماعية والشخصية هي الأسباب الأولى التي تقف في المقدمة عند تفسير ظاهرة الإلحاد؛

ومما يشير الانتباه، أن مقاومة الإلحاد لم تقتصر على "فرسانٍ" مسلمين عرب فقط، بل امتدت إلى "فرسانٍ" مسيحيين غربيين أيضاً، كان أبرزهم الفيلسوف الإنجليزي "أنتوني فلو Antony Flew" والذي كان يُعد من أشهر ملاحدة العصر الحديث حساحب كتاب هناك إله: كيف غير أشهر ملحد رأيه" (٢٠٠٤).

ذلك الفيلسوف الذي ظل يحارب الإيهان بالله قرابة خمسين عاماً، ثم انتهى به الحال - وبعد رحلة عقل طويلة - إلى إعلان حتمية وجود إله خالق ومُنظم لذلك الكون الفسيح؛ إذ تشهد الأدلة العلمية والفلسفية

والعقلية والمنطقية والرياضية على كان لا يؤمن بالمقدس وينكر كل ما ذلك»<sup>(۲)</sup>.

> وما نمر به اليوم من أوهام وخرافات فكرية يطرحها أو يحاول صناعتها أرباب الظلاميين في بلادنا حول مدارات الدين في إ واقع مجتمعاتنا، ومسألة الإيمان البه فاعلاً حقيقيًا في حياتنا أساسه وأصله الإيان المطلق بالله تبارك الأله(٥). شأنه إنها هو مؤشم هتف بانحسار دور النخب المسؤولة في مجتمعاتنا، وبهامشية أثرها، وضيق مساحتها المؤثرة أمام تسارع في كسب الزمان

المحاب المخططات العالمية لضرب المحالية لضرب الإسلام والمسلمين في عقر دارهم. لم تكن الصاعقة التي أنزلها (أنتـوني فلـو)(<sup>٣)</sup> بالإلحـاد والملحديـن وأسسهم (خرافاتهم) الفكرية التي الإلحاد ودلالته: قامت عليها نظرتهم الكونية، فهو لم

يكن يؤمن بوجود الإله فحسب؛ بل

والمكان فكراً وعملاً من جهة

تعلق به(٤).

إن حركة الالحاد الجديدة التي يقودها (الملحدون الجدد) أمثال (ریشارد دو کِنز) ودانیال دینیت، ولويس ولبرت وغيرهم لم تستطع التغطية على فشلها فحسب من تسويق الإلحاد؛ بل إنهم تجاهلوا الدلائل العالية والسامية على وجود

وفي ظلِّ هـذا التهـاوي للفكـر الإلحادي ومقولاته الفكرية في العالم بسبب «الخلل المنهجى في فهم الحقائق الواقعية للحياة البشرية وارتباطها بالبعد الغيبي (٢)، ترى الدفع بمحاولة إجاد أرضية لصناعته في بلادنا، وقبل الولوج في صميم البحث لابد من معرفة معنى

الإلحاد لغة: من لحد يلحد لحدًا: إذا مال إلى جانب عن الحدّ الذي

هو فيه، ويقال ألحد الرجل إذا مال عن الطريق الحق ومنه الاستعمال القرآني:

﴿ وَلله الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ مِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُحْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٨٠]، وقوله جل وعلا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ حَيْرٌ أَمْ مَنْ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ حَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ يَاتُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [فصلت: إنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [فصلت: 2].

وفي الاصطلاح: القول برفض الاعتقاد أو الإيان بوجود الإله، وهو مصطلح تسالمت عليه جماعات تنكر وجود الإله؛ لأنها تزعم عدم وجود الأدلة المادية في إثبات وجوده مثل الحواس الخمسة وغرها(٧).

فمدار ما ينقل من شياع (إلحاد) في واقع مجتمعنا المعاصر، ولاسيها في الأوساط العلمية أو المتعلمة والدعوة

إلى التعامل مع الدين بصورة جديدة لا يحمل فيها أرى واعتقد إلا مظهراً من مظاهر ردّ الفعل عما تعرض له بلدنا، وأصاب مجتمعنا من واقع مرير كانت صفحاته العسكرية أوضح الصور في حرب جلّ معالمها حرب ناعمة، وغزو فكرى خطط له، وحدَّث العمل به ساعة بساعة، ولعل ما يقال عن الإلحاد وإن بدت مظاهره أو مقولاته الساذجة هنا وهناك يرتبط بمفاهيم سطحية عمّن يزعمون الاعتقادبه علمًا فإنه أشبه «بجبل الجليد، فقاعدته العميقة تمثلها الجوانب النفسية، بينا تترتب عليها العوامل الشخصية وتحيطها العوامل 队 المجتمعية (ماء المحيط)، حتى تظهر على السطح العوامل المعرفية التي يعلن مها الملحد عن نفسه، في هذه العوامل؟ وكيف يحدث الإلحاد

الذي يُبنى على أسباب نفسية بحتة

في كثير من الحالات التي لا تمتلك

N.

أسئلة بقدر ما تمتلك موقفًا نفسيًا العراقيين الذين تتراوح أعمارهم بين ١٥ – ١٨ عام لمبادرة ثقافية تحمل

إن نظرة أولى لواقعنا المعاصر وما نحن فيه من تحديات عقدية دينية تشمل وجهات نظر متطرفة في أقصى درجات انزياح الفكر والعقلانية من منطق التفهم للحقائق الإلهية، لتكوّن أسس الفتنة في (الدين) وتقوض ملامح فهمه ووعيه والتشبث فيه. يقول أمير المؤمنين ( الله عنه و كأنه ينطق عن حالنا: ﴿ وَالنَّاسُ فِي فِتَن انْجَنْهَ فِيهَا حَبْلُ الدِّين، وَتَزَعْزَعَتْ سَوَارِي الْيَقِينِ، وَاخْتَلَفَ النَّجْرُ، وَتَشَتَّتَ الْأَمْرُ، وَضَاقَ المُخْرَجُ وَعَمِيَ المُصْدَرُ، فَالْهُدَى خَامِلٌ، وَالْعَمَى شَامِلٌ، عُصِيَ الرَّحْمَنُ وَنُصِرَ الشَّيْطَانُ، وَخُدِلَ الْإِيمَانُ؛ فَانْهَارَتْ دَعَائِمُهُ، وَتَنَكَّرَتْ مَعَالِمهُ، وَدَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَعَفَتْ شُرُكُهُ؛ أَطَاعُوا الشَّيْطَانَ فَسَلَكُوا مَسَالِكَهُ، وَوَرَدُوا مَنَاهِلَهُ،

سيئًا من الدين »(^)، وعليه فاختلاط مفاهيمه (الإلحاد) بين التوجهات عنوانًا بين السطور]. اللادينية (العلمانية)، أو التوجهات المتصلة بمَنْ ضعفت عقيدته بالعزوف عن الدين؛ فإنه لا يخرج إِ فِي جـلّ موضوعاتـه وصناعتـه عـن مسائل مختلقة في جوهر إشكالياتها، وهي: «قضية وجود الشرفي العالم، وقضية نشوء العالم صدفةً من مادة غير حية. وقضية حتمية أفعال الإنسان وسلوكياته، وقضية أفكار الغائية والكونية الأخلاقية، وقضية محاسبة الإله والمساواة بينه وبين المخلوق»(٩)، كل ذلك يـأتي في إطـار [ دعم خارجي يتقن إدارته، ويحُكم تناسق أدواره، ونظم خطوطه قوى لها من الأهداف والقدرة المالية والإعلامية ما يسعها العمل

في واقع حياة بلدنا [ما معنى أن

تدعو السفارة الأمريكية الموهوبين

COLUMB TO THE PARTY OF THE PART

الحديث، وتعود الظاهرة تاريخياً إلى الفيلسوف اليوناني "ديموقريطس الأبديري" (حوالي ٤٦٠ - ٣٧٠ قبل الميلاد). وقد أصبح الإلحاد مذهباً فلسفياً عبر تطور الحضارة الغربية، حيث بلغ ذروته في الماركسية بماديتها الجدلية والتاريخية التي هيمنت على أحزاب وحكومات ومجتمعات، وإن الماركسية مثلت أكسر ظواهر الإلحاد في التاريخ الإنساني، حتى جاء سقوطها المدوي في أوائل العقد الأخير من القرن العشرين، وعلى الرغم من سقوط الماركسية، ظلت ظاهرة الإلحاد ملحوظة؛ بل ومتزايدة في المجتمعات الغربية بسبب سيادة، الفلسفة الوضعية المادية، وبسبب العلمانية التي نزعت القداسة عن كل مقدس، وعدم ورود تلك الظاهرة عبر تاريخ الحضارة الإسلامية (١٢)،

ولذا فإن سبل المواجهة هنا تقتضي

جهوداً حركية دائمة تستشرف آليات

بَهِمْ سَارَتْ أَعْلَامُهُ، وَقَامَ لِـوَاؤُهُ فِي فِتَانٍ دَاسَتْهُمْ بِأَخْفَافِهَا، وَوَطِئَتْهُمْ فِتَن دَاسَتْهُمْ بِأَخْفَافِهَا، وَوَطِئَتْهُمْ بِأَظْلَافِهَا، وَقَامَتْ عَلَى سَنابِكِهَا؛ فِهُمْ فِيهَا تَائِهُ ونَ حَائِرُونَ جَاهِلُونَ مَفْتُونُونَ فِي خَيْرِ دَارٍ، وَشَرِّ جِيرَانٍ، مَفْتُونُونَ فِي خَيْرِ دَارٍ، وَشَرِّ جِيرَانٍ، نَوْمُهُمْ شُهُودُ، وَكُحْلُهُمْ دُمُوعُ، نَوْمُهُمْ شُهُودُ، وَكُحْلُهُمْ دُمُوعُ، بِأَرْضٍ عَالِمُهَا مُلْجَمٌ، وَجَاهِلُهَا مُلْجَمُ، وَجَاهِلُهَا مُكْرَمٌ اللهَا مُلْجَمُ، وَجَاهِلُهَا مُكْرَمٌ اللهَا مُلْجَمُ، وَجَاهِلُهَا مُكْرَمٌ اللهَا اللهُا اللهُ اللهَا اللهُ اللهُ اللهَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

إننا إزاء مرحلة أرى فيها أعداءًنا في شغلٍ دائم بنا يقول الإمام (هلي الله المعلق المنام عنكم وأنتم في غَفْلَةٍ سَاهُونَ النام في كلّ يوم يُلقون لنا ما يمثل اختباراً لي كلّ يوم يُلقون لنا ما يمثل اختباراً المدف الذي ينشدوه؛ وعليه فكل ما يشاع الذي ينشدوه؛ وعليه فكل ما يشاع مقدمة لما هو جديد ومؤثر في نبذ مقدمة لما هو جديد ومؤثر في نبذ الدين وفاعليته، وعلى الرغم من أن (الإلحاد - كظاهرة غربية - استقطب الغربيين والجاهير الغربية، منذ قطاعاً من الفلاسفة والمفكرين الغربيين والجاهير الغربية، منذ الجاهلية اليونانية وحتى العصر العربية العونانية وحتى العصر

المعالجة الناجعة وتؤسس لقدرات مصاديقه في صورة الإلحاد. المواجهة على وفق ما يأتى:

> أولاً: الردعلي الشبهات وترسيخ المعتقدات عبر تحيكم لغة العقل البرهاني والأدلة القاطعة.

ثانياً: عصرنة الخطاب العقدي ومحاولة تحديث آلياته على وفق لطبيعة الحلول.

ثالثاً: الرصد والاستكشاف والتنبؤ المستقبلي، واستشراف يكمّل الآخر: التحديات القادمة والإعداد لها. رابعاً: البناء الصحيح للمؤسسات والمراكز العلمية والاقتصادية البلاغة. والاجتاعية والتنموية.

> 🉌 خامساً: إقامة الدين عبر توظيف ما سبق واستثماره وأعنى ما أقول فالفرق واضح كما في الفارق بين الصلاة، وإقامة الصلاة.

أعتقد أن تمثل هذه الخطوات يسهم في إنقاذ أنفسنا وأهلنا من التطرف في الفكر ولا سيها بعض

المطلب الثاني:

### نهج البلاغة وشبهات الملحدين

الإطار المنهجي: حاول البحث في أصل توجهه نحو استقراء نصوص نهج البلاغة للوقوف على لباب رأي الإمام على (الله في الإلحاد أو الملحدين وشبهاتهم على وفق اتجاهين في البحث والتقصي أحدهما

أ: موضوعي: يرصد عنوان الموضوع وملامحه في نصوص نهج

ب: لفظى: يهدف إلى استقراء جميع الألفاظ الدالة على الموضوع أو مما هي من لوازمه، ومن تلك الألفاظ:

الحد، نكر، جَحَدَ، وصف، سبحان، تعالى» وكان من محصلة ذلك:

(١) أنك تجد الإشارة لمفهوم

A COLOR

الإلحاد جاء على لسان الإمام على (إلى في عرض الحديث عن التوحيد في نهج البلاغة؛ إذ كانت نصوصه تلهج بالتوحيد بكل معالمه ومظاهره بدءاً من وجوب معرفة الله تعالى والدليل على وجوده يقول (إلى : «أوَّلُ الدِّينِ مَعْرِفَتُهُ، وكَالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصْدِيتُ بِهِ، وَكَالُ تَوْحِيدِهِ التَّصْدِيتِ بِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَالُ تَوْحِيدِهِ التَّصْدِيتِ بِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَالُ تَوْحِيدِهِ التَّصْدِيتِ بِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَالُ الْإِخْلَاصُ لَهُ، وَكَالُ الْإِخْلَاصِ الله فَيُ الصِّفَاتِ عَنْهُ، لِشَهَادَةِ كُلِّ المَّفَاتِ عَنْهُ، لِشَهَادَةِ كُلِّ المَّنْ المَّفَاتِ عَنْهُ، لِشَهَادَةِ كُلِّ المَّنْ المَّفَاتِ عَنْهُ، لِشَهَادَةِ كُلِّ المَّ

صِفَةٍ أَنَّهَا غَيْرُ اللَّوْصُوفِ، وَشَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفِ، وَشَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفٍ، فَمَنْ وَصَفَ الله سُبْحَانَهُ فَقَدْ قَرَنَهُ، وَمَنْ

قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَاهُ، وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّاهُ، وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّاهُ، وَمَنْ جَهلَهُ

فَقَدْ أَشَارَ إِلَيْهِ، وَمَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ فَقَدْ

حَدَّهُ، وَمَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّهُ، وَمَنْ قَالَ اللهِ عَدَّهُ، وَمَنْ قَالَ اللهِ عَلَا مَ" افِيمَ" فَقَدْ ضَمَّنَهُ، وَمَنْ قَالَ: "عَلَا مَ"

فَقَدْ أَخْلَى مِنْهُ»(۱۳)، فقد اجتمعت

في هذا النص صور التوحيد الذاتي

(الواحدي والأحدي) وليس من وكد البحث الكلام حولها.

وعرض نهج البلاغة الأدلة على التوحيد منها قوله صلوات الله عليه في وصية للإمام الحسن ( الله ) «واعْلَمْ يَا بُنَيَّ لَوْ كَانَ لِرَبِّكَ شَرِيكٌ لأَتَتْكَ رُسُلُه، ورَأَيْتَ آثَارَ مُلْكِه، وسُلْطَانِه، ولَعَرَفْتَ أَفْعَالَه وصِفَاتِه؛ ولكنَّه إِلَه وَاحِدٌ كَمَا وَصَفَ نَفْسَه لَا يُضَادُه أَحَد في مُلْكِه... »(١٤).

فضلًا عن النتائج المترتبة على التوحيد من إثبات الأزلية والأبدية لله تعالى، يقول الإمام على (الملل) «الحُمْدُ لله الدّالِّ عَلَى وُجُودِهِ بِخَلْقِهِ، وَبِمُحْدَثِ خَلْقِهِ عَلَى أَزَلِيَّتِهِ، وَبِاللهُ عَلَى أَنْ لَا شَبَهَ لَهُ اللهُ (١٥٠).

لقد تجلى الخالق في قلب سيد الموحدين، فكان التوحيد ذاتا وصفاتاً وأفعالاً على لسانه وترجمان بيانه، وتجلى القرآن العظيم ناطقاً بذلك في نصوص نهج البلاغة

فَلَا شَيْءَ أَعْلَى مِنْهُ، وَقَرْبَ فِي الذُّنُوِّ فَلَا شَيْءَ أَقْرَبُ مِنْهُ، فَلَا اسْتِعْلَاقُهُ بَاعَدَهُ عَنْ شَيْءٍ مِنْ خَلْقِهِ، وَلَا قُرْبُهُ سَاوَاهُمْ فِي الْمُكَانِ بِهِ، لَمْ يُطْلِع الْعُقُولَ عَلَى تَعْدِيدِ صِفَتِهِ، وَلَمْ يَعْجُبْهَا عَنْ وَاجِب مَعْرِفَتِهِ، فَهُوَ الَّذِي تَشْهَدُ لَهُ أَعْلَامُ الْوُجُودِ، عَلَى إِقْرَارِ قَلْبِ ذِي الجُحُودِ، تَعَالَى الله عَمَّا يَقُولُهُ المُشَبِّهُونَ بهِ، وَالْجَاحِدُونَ لَهُ عُلُوّاً كَبِيراً »(١٧). فقلب الجاحد وإن أنكر الإقرار بالله تعالى ووجوده بلسانه؛ فإنه رغماً عنه وقهراً سوف ينطق ويقر " بوجدانه، «فهو تعالى الذي خلق العقل وغرز فيه فطرته الدالة عليه دلالة البرهان»(١٨).

ومن خطبة له ( الله العلم عمد فيها الله تعالى ويذكر آلاءه ونعهاءَه ويذَّكر برسول (سيال) ويستدل على قدرة الله تعالى في خلقه وينكر على مَن عمي وجحد الدلائل والبراهين الحية والعقلية وأنكر الواجد الخلاق من

لتوكيد الحقيقة بأن «جميع الموجودات مجبولة على التوحيد مخلوقة الأجله، وأن جميع الأنبياء والأولياء ما بعثوا إلا لإظهاره ودعوة الخلق إليه "(١٦). (٢) ردوده صلوات الله عليه على المشككين والمشبهين والجاحدين والمنكرين الحافلة بأدلة التوحيد ونقض أصول منهج الشرك، ومباني مفاهيم الإلحاد والجحود بنعم الخالق الموجود، وهي بعد -أدلة الوجود والتوحيد- ناطقة مفوهة، وظاهرة مبيّنة حقيقة الواجد ووحدانيته على الرغم من ينكر لسانًا ويقر حالًا، ويشرك قولًا ويوحد صاغرًا واقعًا، الله تعالى موجدًا أحدًا صمدًا الله تعالى موجدًا يشهد بذلك إقرار الفطرة جهرًا، والقلوب سرًّا، يقول (هلين): «الحُمْدُ لله الَّذِي بَطَنَ خَفِيَّاتِ الْأَمُور، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ أَعْلَامُ الظُّهُ ور وَامْتَنَعَ عَلَى عَيْنِ الْبَصِير، فَلَا عَيْنُ مَنْ لَا يَرَهُ تُنْكِرُهُ، وَلَا قَلْبُ مَنْ أَثْبَتَهُ يُبْصِرُهُ، سَبَقَ فِي الْعُلُقِّ

فإنك تلحظ كيف يستدل (الله السندلالاً عقليًا يتسالم عليه العقلاء، ولا يمكن لعاقل ذي لب أن يرفضه، وهو على مَن أنكر وجحد حق الخالق عليه والمجدله أشد وقعًا وأعظم حجة؛ لأنه مقصد الاحتجاج وغاية الخطاب، وهذا الكلام يفقد المخاطب الدليل فلا يحير جوابًا،

بَـانِ، أَوْ جِنَايَـةٌ مِـنْ غَـيْرِ جَـانِ»(١٩).

ولا يلتمس عذرًا، وهو سادر في أوهام الجحود والانكار، فضلاً عن ذلك فإن نهج الإمام (الله ترسيخ القاعدة القائمة على أن (نظام الخلق قائم على أساس العليَّة ولابدَّ لكل معلول من علة، وإن كلَّ موجود إما علة وإما معلول يقول (الله توكُلُّ : «وَكُلُّ قَائِم فِي سِوَاهُ مَعْلُولٌ») (٢٠٠).

فواقع الناس قبل البلاغ الإلهي والرحمَة العظمى بالرسالة والرسول الأعظم (المناق) كانوا إما مشبّهين أو ضالين بالربوبية لغير الله تعالى،

واستنكار ذلك عليهم هو نهج على صلوات الله عليه والتتابع ببعض ما سلطه (الله على الإلحاد؛ بالاستدلال على وجود الله ومعرفته وتوحيده وقدرته في الخلق والأنعام متابعـة لا تفــتر ومتواليــه لا تنقطــع بكل أحواله في سيرته ومقاله.

> أخلص إلى أنَّ منهج معالجة من جهات متعددة. الإمام (ﷺ) لما أشرت سابقاً هـو الاستدلال العقلي والتقريب الحسي لما هو دليل منطقى لا يمكن إنكاره أو التغافل عنه فهو حجة قائمة وبرهان واضح، وهكذا هو حال في جميع كلامه وما جاء عنه يتجلى التوحيد فيها ولاسيما في نهج البلاغة؛ الفكر يقابل الفكر ولا شيء غيره؛ غرضاً في ترسيخ هذا المنهج الفكري لنبذ كل انحراف وضلالة.

> > النتائج

• توصلت هذه الوريقات إلى ضرورة اعتاد صورة كاملة لظاهرة الإلحاد في كلام الإمام (الله عن

طريق نهج البلاغة الذي حفل لكون الكتاب في أصل تأليف عبارة عن اختيارات للسيد الشريف الرضي (قد)؛ فضلًا عن تراثه الروائي لتتضح مشاهد معالجة الإمام للإلحاد

• لعل من المتسالم عليه بين المفكرين المعاصرين أن الإلحاد في العصر الحديث إنها هو صناعة ناعمة تفتقد في مبانيها العقلانية والمنطقية في إجاباتها العلمية فضلًا عن إشكالياتها المعرفية؛ وعليه يمكن وصفها بالحراك العبشى المضطرب في سلوك معتقديه ناتج عن ردود أفعال نفسية واقتصادية وسياسية واجتماعية، وهو ما يؤيد كونه صناعة احترافية يجدد أصحاب الظلاميون أدواتهم مرارًا وتکرارًا.

• إذا كان الإلحاد صناعة؛ فإن الإيان بوجود الإله الفطرة التي

لا شائبة فيها ومع كونها كذلك فإن الحاجة الملحة في عصرنا المتغير شبهات الملحدين وتصوراتهم موقف المشحون بعوامل نقض فطرة الإنسان وتحويل مساراته تستوجب ترسيخ الفطرة والذب عنها، وتعظيم قدرتها في مواجهة التحديات فكرًا وعمالًا. • ينبغى أن تكون سبل مواجهة هذه الظاهرة متناسبة مع كونها على وحدانيته وقدرته وتدبيره. صناعة ومن دون استشراف حراكها الناعم وفاعليتها المتخفية طورًا والمعلنة أحيانًا في طيات المعاناة الإنسانية فكريًا واقتصاديًا واجتماعيًا وسياسيًا، لا يمكن القضاء على تحدياتها العصرية بمدة قصيرة ويتضحيات قليلة.

• وقف الإمام (الله من بعض المستدل المتعجب من غياب النظر الصحيح المتعقل، ولذا اتخذ صلوات الله عليه الدليل والبرهان العقلي حينا والحسى أحيانًا، والجمع بينهم مرة ثالثة طريقًا لإثبات الموجد والحجة

• كان خطاب الإمام (الله صريحًا مباشرًا عند ذكر أو وصف حال من عمى عليه الفكر النقى والتدبر السليم، وفي أحوال أخرى خطابًا عامًا يرسخ فيه إيان من صحت عقيدته وسما فكره في عقلنة اعتقاده ومنطقية معرفته.

https://www.aljazeera.net/midan/intellect/

sociology/201826/7/

(٩) نقد الإلحاد: رؤى إيانية معاصرة، د. شيرين حامد فهمي.

(١٠) نهج البلاغة: ٧١ – ٧٢.

(۱۱) المصدر نفسه: ۷۸.

(١٢) نقد الإلحاد: رؤى إيانية معاصرة: د.

شيرين حامد فهمي.

(١٣) نهج البلاغة: ١/ ١٤.

(١٤) نهج البلاغة: ١/ ٣١.

(١٥) المصدر نفسه: ٢١١ – ٢١٢.

(١٦) جامع الأسرار ومنبع الأنوار، حيدر بن

على الآملي: ٤٩.

(١٧) نهج البلاغة: ١/ ٩٨.

(۱۸) شرح نهج البلاغة (مخطوط)/ الشيخ ياسر

كاشف الغطاء.

(١٩) المصدر نفسه: ٢/ ١١٧.

(٢٠) ظ: التوحيد في نهج البلاغة/ ٧٥.

(٢١) نهج البلاغة: ١/ ٢٥.

الهو امش

(١) اللاهوت المعاصر/ ٥٥٥.

(٢) نقد الإلحاد - رؤى إيمانية معاصرة: د. شيرين

حامد فهمي.

(٣) أنتوني ريتشارد فلو أحد كبار الملاحدة في

¥العصر الحالي ولد في بريطانيا ١٩٢٣ - وتوفي عام

٢٠١٠ م، ألف أكثر من ثلاثين كتاباً في دحض

الدين أشتهر عنه مقولته: إن على المرء أن

يظل ملحداً إلى أن يجد الدليل التجريبي على

وجود الإله، تحول في عام (٢٠٠٤م) إلى الإيان

بالإله وتخلى عن الإلحاد وألف كتاباً نسخ فيه كل

كتبه السابقة. ينظر: هناك إله، أنتوني فلو: ٣.

(٤) ظ: هناك إله: ١١.

(٥) ظ: هناك إله: ٢٢٧.

(٦) اللاهوت المعاصر: ٤٣٧.

(٧) ظ/ ثغرات في جدار الإلحاد: مجلة

الاستغراب/ العدد: ٧.

(٨) لماذا ينتشر الإلحاد/ سامح عودة. مقال

منشور على موقع:

السننة الخامسة العدد ١١٠ ٧ ٢ ٢ ٤ هـ /



### المصادر

القرآن الكريم

• التوحيد في نهج البلاغة، رزاق حسين فرهود، (رسالة ماجستير غير مطبوعة)، بإشراف: أ. د. نعمة محمد إبراهيم، كلية الفقه - جامعة الكوفة، ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧م.

• ثغرات في جدار الإلحاد: محمد عثمان الخشت، مجلة الاستغراب، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، بروت، العدد/ ٧.

• جامع الأسرار ومنبع الأنوار/ السيد حيدر بن علي الآملي، تحقيق: هنرى كربين و عشمان إسماعيل يحيى، ترجمة: سيد جواد طباطبائي، مطبعة انتشارات علمي، إيران، ١٣٦٨ ش. • شرح نهج البلاغة، الشيخ ياسر كاشف الغطاء (نسخة خطية مكتبة المؤلف).

• اللاهوت المعاصر دراسات نقدية، التعاريف

والكليات، مجموعة مؤلفين، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، العتبة العباسية المقدسة، ط١، ١٤٣٩هـ- ٢٠١٧م.

• لماذا ينتشر الإلحاد، سامح عودة، موقع الجزيرة نت.

• نقد الإلحاد: رؤى إيهانية معاصرة: د. شيرين عامد فهمي، موقع خطوة للتوثيق والدراسات. • نهج البلاغة، وهو ما اختاره الشريف الرضي من كلام سيدنا ومولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ( المله عقمه و ضبط نصه الشيخ قيس بهجت العطار، مؤسسة الرافد للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط١، ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م.

• هناك إله، كيف غير أشهر ملحد رأيه، أنتوني فلو، ترجمة د. صلاح الفضلي، مراجعة وتعليق الشيخ د. مرتضى فرج، العتبة العباسية المقدسة، ط۲، ١٤٣٨هـ.

## حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي – دراسة عقدية

"Status" Hadith between Quranic Indication and prophetic Intention, Ideological study

أ. م. د. محمد حسين عبودجامعة كربلاء/ كلية العلوم الإسلامية

Assist. Prof. Dr. Muhammad Hussein Abboud
University of Karbala \ College of Islamic Sciences

### ملخص البحث

لقد من الله تعالى على عباده بأن أرسل لهم أنبياء ينذرونهم يوم المعاد، ويذكرونهم بالعهد الذي قطعوه للجبار، وقد توالت الرسل وكلَّا يهيئ الأمر لن بعده، حتَّى وصل الدور لخاتم الأنبياء والمرسلين محمد (عِينَيْ)، فأدَّى الرسالة وبلُّغ عن الله تعالى ما حمَّله من الأمانة، وصدع بأمره فلم يترك من جهده شيئًا في سبيل نشر الإسلام والدعوة إليه، ولمَّا أتمَّ واجبه وحان رحيله كلُّف الله تعالى بأن ينصِّب خلفاء من بعده، فأجهر بالقول وأكَّد المضمون في حوادث شتَّى مصرِّحًا بخلفائه الاثنى عشر، وأوَّلهم أمير المؤمنين على (الله الله على الله على الله ال الذي نصَّ عليه بأحاديث كثيرة، ومن تلك الأحاديث حديث المنزلة، الذي أثبت فيه له كلُّ المنازل التي لهارون من موسى عدا النبوَّة، وكانت أولى تلك المنازل ثبوتًا الخلافة والإمامة من بعده.

وقد جاء هذا البحث كاشفًا عن دلالات هذا الحديث ومستنطقًا عبر المقاربة العقائدية بين دلالته القرآنية، وأحاديث النبي (بين الساعية لأثبات إمامته وخلافته (المليلة)، وقد استلزم البحث أن يكون على مبحثين ولكل مبحث مطلبين، تناول الأول حديث المنزلة وطرق روايته، فيما كان المبحث الثاني في المقاربة العقدية بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي، ثم نتائج البحث، والهوامش فمصادر البحث. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وآله الطاهرين.



#### **Abstract**

Allah sent prophets to warn people against doom day successively. Prophet Mohammed (pbuh) was the last prophet. When he completed his mission, Allah commanded him to state publicly that there are twelve caliphs after him Imam Ali is the first one. Prophet Mohammed mentioned him in many hadiths, "staus" hadith was one of it in which the prophet assured all the status for Harun from Musa except prophecy. The first status was the imamate. The research reveals connection of this Hadith between Quranic indication and prophet Hadith.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي على السلام وفكره وخراء الإمام على على السلام وفكره

### المقدمة

الصلاة وأتم التسليم على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين وأصحابه المخلصين....

لقد أرسل الله الأنبياء والمرسلين

(ﷺ) مبشرین ومنذرین، لطف بعباده ورحمة بخلقه وإتمامًا لحجته، وختمهم بنبي الإنسانية محمد (سياليه)، الذي أرسله سبحانه وتعالى رحمة ونعمة ليس للمسلمين فحسب بل لغيرهم، وليس لعالم الإنسان بل لكل العوالم المخلوقة، قال تعالى: ﴿وما أَرْسَـلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَـةً لِلْعَالَمِينَ﴾ 🎶 [سورة الأنبياء/ ١٠٧]، وما ذاك إلا

من هنا تتبين لنا سعة الدين الإسلامي وعالميته، من دون سائر الأديان السياوية وغيرها؛ ولأنه على هـذا النحـو، فقـد أوكل الله بكتابـه

(عيرانيه) خاتم الأنبياء.

(القرآن الكريم)حفظة ورعاة، الحمد لله رب العالمين وأفضل يذودون عن حريم الشريعة وبيضة الإسلام، وهم الإمتداد الطبيعي لوجود نبى الرحمة (بيالي)، وأقصد بهم أئمة الهدى الاثنى عشر ( الله عشر الله عنه الماء ال الذين حفظ الله بهم الأرض أن تميد بأهلها، وكانوا بحق عدل القرآن

وترجمانه العملي.

وأولهم أمير المؤمنين (الله)، الذي كان خليفة النبي (يَكِنُّهُ) ووصيه، بأمر الله سبحانه وبنص الرسول (سيالي)، ولقد تناصفت أحاديث رسول الرحمة (الله عنه الله بين قسم فيهم وقسم في حق علي ( الليلا)، تنبيها للأمة بأنه ( الليلا) الخليفة لأن الإسلام ناسخ الأديان، ومحمدا من بعده من غير فصل.

ولنذا فقد وردت في حقه (الله) طائفة واسعة من الأحاديث، التي تؤكد على المقام السامى الذي تحظى به الخلافة متجسدة في شخصه (الملال)، ومنها حديث المنزلة الذي ساق

وأثبت كل منازل هارون، له (الله على). من ثم فقد سعى البحث إلى استنطاق هذا الحديث، وتسليط الضوء عليه عبر المقاربة العقائدية بين دلالته القرآنية، وأحاديث النبي (سُلِيناً) الساعية لأثبات إمامته وخلافته ( الله المعلق م البحث المنازم البحث المنازم البحث المنازم البحث المنازم البحث المنازم البحث المنازم ال أن يكون على مبحثين ولكل مبحث مطلبين، تناول الأول حديث المنزلة وطرق روايته، فيم كان المبحث الثاني في المقاربة العقدية بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي، ثم نتائج البحث التي توصل لها الباحث، والهوامش فمصادر البحث، والحمد لله رب العالمين وأفضل الصلاة وأتم التسليم على محمد وآله الطاهرين

### المبحث الأول:

وأصحابه المخلصين.

## مفهوم حديث المنزلة وطرق روايته

تستلزم منهجية البحث العلمية -ابتداء وقبل الولوج في بيان المفهوم

والمراد من حديث المنزلة-، أن نقف على المعنى اللغوى والاصطلاحي لمفهومي (حديث) و(المنزلة)، وذلك من دون باقى مفردات العنوان؟ بوصفهما مدار البحث والمحور الذي يرتكز عليه؛ ولذا اقتضى المبحث أن

## المطلب الأول: المعاني اللغوية والاصطلاحية لحديث المنزلة:

أولا: معنى الحديث لغة: ورد في لسان العرب «الحديث الجديدُ من الأُشياء، والحديث: الخَبَرُ يأْتِي على القليل والكثير، والجمع: أحاديث، كقطيع وأقاطِيع، وهو شاذًّ على غير قياس، وقـد قالـوا في جمعـه: حِدْثانٌ وحُدْثانٌ، وهو قليل؛ أنشد الأصمعي:

تُلَهِّى المَرْءَ بالجِدْثانِ لَهُ واً... وتَحْدِجُه، كما حُدِجَ الْمُطِيقُ وبالحُدْثانِ أَيضاً؛ ورواه ابن الأَعرابي: بالحَدَثانِ، وفسره، فقال: ذا أصابه حَدَثانُ

حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي دراسة عقدية.....................

حديث عليّ (الله الله كميل: «مَعْرِفَةُ العلْم دِينُ يُدانُ به، به يَكْسِبُ العلْم دِينُ يُدانُ به، به يَكْسِبُ الإنسانُ الطاعَة في حَياته، وجَميل الأُحدُوثَةِ بعد وَفاته »، يقال: صار فلان أحدوثة: أكثروا فيه الأحاديث، والحَدَث: الأمر الحادث المنكر الذي والحَدَث: الأمر الحادث المنكر الذي ليس بمعتاد، ولا معروف من السنة »(٤).

ويمكن القول أن هناك مقاربة معنوية -إلى حد ما- بين معنى الحديث في اللغة ونظيره في الاصطلاح، فالحديث «لغة: هو ضد القديم»(٥)، واصطلاحا: هو الحادث النكر الذي ليس بمعتاد.

ثالثًا: المنزلة: لغة: «النُّزُول: الحلول، وقد نَزَلَهُم ونَزَل عليهم ونَزَل عليهم ونَزَل عليهم ونَزَل بهم يَنْزل نُرُولاً ومَنْزَلاً ومَنْزَلاً ومَنْزِلاً» (والمنزل بضم الميم وفتح المزاي الإنزال..... والمنزل بفتح الميم والزاي النزول وهو الحلول تقول نزل ينزل نزولا ومنزلا وأنزله تقول نزل ينزل نزولا ومنزلا وأنزله

الدَّهْر من مَصائِبه ومَرارِئه، أَهْتُه بدَهًا وحَدِيثها عن ذلك وقوله تعالى: ﴿إِن لَم يُؤْمِنُوا بِهَذَا الحديث أَسَفاً ﴾؛ عنى بالحديث القرآن؛ عن الزجاج، والحديثُ: ما يُحَدِّثُ به الْمُحَدِّثُ تَحْدِيثًا؛ وقد حَدَّثه الحديثَ رُّ وحَدَّثَه به، الجوهري: المُحادثة لُوالتَّحادُث والتَّحَـدُّثُ والتَّحْديـثُ: معروفات»(۱)، «والحديث: الكلام، وجمعه: أحاديث، والأحاديث: جمع أحدوثة، وهي الحديث العجيب، والحديث قد يطلق على الرؤى والأحلام، قال الله تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيل الأحادِيثِ ﴾ "(٢) [سورة

ثانيا: الحديث اصطلاحا: يعرّف على المحليث: «بأنه ما صدر عن النبيّ (بيّن من قول أو فعل أو تقرير أو وصف خلقي أو خلقي، ويتوسع آخرون فيجعلونه ما نقل عن النبيّ (بيّن ) وعن غيره »(٣)، و «في

145

🦚 يوسـف/ ٦].

يتطلب الوقوف على مفهوم الحديث وحقيقة المراد منه -بلا شك- بيان نص الحديث، فقد نقل الشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ) في أماليه حديثا طويلا «عن حكيم بن عبد الرحمن، قال: حدثنى مقاتل بن سليان، عن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه ( الله )، قال: قَالَ رَسُولُ الله (سِنْ ) لِعَلِيِّ بْن أَبِي طَالِب (إلله عَلِيٌّ): يَا عَلِيٌّ، أَنْتَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ هِبَةِ اللهِ مِنْ آدَمَ، وَبِمَنْزِلَةِ سَام مِنْ نُوح، وَبِمَنْزِلَةِ إِسْحَاقَ مِنْ إِبْرَاهِيمَ، وَبِمَنَّزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى، وَبِمَنْزِلَةِ شَمْعُونَ مِنْ عِيسَى، إلاَّ أَنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدِي، يَا عَلِيُّ، أَنْتَ وَصِيِّي ﴿ وَخَلِيفَتِى، فَمَنْ جَحَدَ وَصِيَّتَكَ وَخِلاَفَتَكَ فَلَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْهُ، وَأَنَا خَصْمُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يَا عَلِيُّ، أَنْتَ أَفْضَلُ أُمَّتِى فَضْلاً، وَأَقْدَمُهُمْ سِلْماً، وَأَكْثَرُهُمْ عِلْماً، وَأَوْفَرُهُمْ حِلْماً، وَأَشْجَعُهُمْ قَلْباً، وَأَسْخَاهُمْ كَفّاً،

غيره واستنزله بمعنى ونزله تنزيلا والتنزيل أيضا الترتيب والتنزل النزول في مهلة والنازلة الشديدة من شدائد الدهر تنزل بالناس "(٧)، «والمَنْزل والمَنْزلة: موضع النُّزول»(^). رابعا: المنزلة اصطلاحا: يمكن تعريف المنزلة بأنها: نحو من المكانة التي لا ينالها إلا من حظي بمواصفات خاصة ومؤهلات معينة، و «هي المرتبة وهي الأمر الثابت »(٩)، وقد تضمن الفخر الرازي (ت ٢٠٦هـ) هـذا المعنى في تفسيره حين عد الشهادة المنزلة الثالثة للنبوة(١٠٠)، في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِم مِّنَ النَّبيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ ﴾ [سورة النساء/ ٦٩]. من هنا فإن المنزلة هي المقام التي خص الله بها أقواما دون غيرهم. المطلب الثاني: مفهوم حديث المنزلة والمراد منه:

به النبي (ساله) وحدثوه بها صنع خالد بن الوليد فاستقبل رسول الله (بين القبلة، ثم قال اللهم إني أبرء إليك مما صنع خالد بن الوليد، قال: ثم قدم على رسول الله (سِيْنَا الله (سِيْنَا الله بتبر ومتاع، فقال لعلى ( اللي العلى على ائت بنى خزيمة من بنى المصطلق فارضهم مما صنع خالد بن الوليد، ثم رفع (سِيْلُو) قدميه فقال ياعلى أجعل قضاء أهل الجاهلية تحت قدميك، فأتاهم على (الله فلم انتهى إليهم حكم فيهم بحكم الله عز وجل، فلم رجع إلى النبي (الله على قال: يا على أخبرني بما صنعت فقال: يا رسول الله عمدت فأعطيت لكل دم دية، ولكل جنين غرة ولكل مال مالا وفضلت معيي فضلة فأعطيتهم لميلغة كلابهم وحبلة رعاتهم وفضلت معيي فضلة فأعطيتهم لروعة نسائهم وفزع صبيانهم وفضلت معى فضلة فأعطيتهم لما يعلمون ولما

يَا عَلِيُّ أَنْتَ الْإِمَامُ بَعْدِي وَالْأَمِيرُ، وَأَنْتَ الصَّاحِبُ بَعْدِي وَالْوَزِيرُ، وَمَا لَكَ فِي أُمَّتِى مِنْ نَظِيرٍ، يَا عَلِيُّ، أَنْتَ قَسِيمُ الجُنَّةِ وَالنَّارِ، بمَحَبَّتِكَ يُعْرَفُ ٱلْأَبْرَارُ مِنَ ٱلْفُجَّارِ، وَيُمَيَّزُ بَيْنَ الْأَشْرَارِ وَالْأَخْيَارِ، وَبَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ ُ وَٱلْكُفَّارِ»(١١١)، ونقل المجلسي (ت ۱۱۱۱هـ) في البحار «عن العباس بن معروف عن على بن مهزيار عن فضالة بن أيوب عن أبان بن عثمان عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر (سِين خالد بن الوليد إلى حي يقال لهم بنو المصطلق من بني خزيمة 🦚 وكان بينهم وبين بني مخزوم احنة في الجاهلية، وكانوا قد أطاعوا رسول الله وأخذوا منه كتابا لسيرته عليهم، فلم ورد عليهم خالد أمر مناديه ينادى بالصلاة فصلى وصلوا، ثم أمر الخيل فشنوا عليهم الغارة فقتل فأصاب فطلبوا كتابهم فوجوده فاتوا

وذائدًا عن حياضه، كما أن أصحاب النبي (بيالي) اعتادوا أن يروا عليًا ( ( الله عليعة المقاتلين في سبيل الله. ولذا جاء الحديث من رسول الرحمة (الله على النقاط على الحروف ويبين حقيقة الأمر، ويكشف النقاب -للمسلمين جميعا-عن أن الاستخلاص لا يعدو أن يكون بيانًا لمنزلة على عند رسول منه (ساله) بمنزلة هارون من موسے (اللہ ).

من هنا يتبين لنا أن الحديث إنها شُمي واشتهر بحديث المنزلة، بسبب ورود هــذا المفهــوم -المنزلــة-أن مقام أمير المؤمنين (المليلة) بالنسبة لرسول الله (بيكي)، لا يختلف - تماما-عن مقام هارون بالنسبة لموسى ( الله النبوة ، ولكي نقف على حقيقة الأمر، لابد لنا من عودة

لا يعلمون، وفضلت معى فضلة فأعطيتهم لبرضوا عنك يارسول الله، فقال (بيك): أعطيتهم ليرضوا عنى رضى الله عنك، يا على أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدي (١٢)، وفي رواية ثالثة تضع أيدينا على أحد أهم أسباب حديث المنزلة، هو مارواه المازندراني (ت ١٠٨١هـ) في شرح أصول الكافي «عن مسلم عن سعد بن أبي وقاص قال: خلف رسول الله (الله على بن أبي طالب [الللا] في غزوة تبوك فقال: يا رسول الله تخلفني في النساء والصبيان؟ فقال: أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى غير أنه لا نبي بعدي «(١٣)، فالحديث في نصه، والدال بشكل صريح على واضح المعالم في بيان تلك المنزلة، إذ أن المكان الطبيعي والمألوف لأمير المؤمنين ( الملا ) -حين الحرب أن يكون ملازمًا لرسول الله (بيك كتفًا لكتف، ذابًّا عن حمى الإسلام

مقام هارون (الله التي سيمر عليها الباحث في المبحث الثاني بإذن الله. كيفي يكن الأمر فالحديث بصدد

الكشف عن المقام السامي والشأن

العالي لأمير المؤمنين (ﷺ)، وأن له ما لهارون بن عمران ( الله ا من الطاعة والولاية والخلافة والوصاية، دون النبوة التي نُحتمت بسيد المرسلين وخاتم النبيين (عليه)، وهو ما يستلزم -بطبيعة الحال-تسليم الأمة لأمر الله سبحانه وطاعة الرسول (المناقية) والعمل بمضامين

اللهِ وَرَسُولُهُ أَمْرًا لَهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا اللهِ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لُهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ [سورة الأحزاب/ ٣٦]، ومن أبى إلا العصيان فإن ﴿مَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبينًا ﴾ [سورة الأحزاب/ ٣٦].

هـذا الحديث ؛ لأنه ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن

فالحديث إذن يشر بنحو جلى

لنصوص القرآن التي تناولت بيان ويمهد الأمة ويحثها، باتجاه الانقياد الأوامر السياء، وموالاة على (الله)، سواء في حياة الرسول (الله عله)، أو بعد رحيله وسواء بعد توجه النبي (سيال) لغزوة تبوك أو لغيرها.

ولا يخفى ما في قوله (سِيني): «أنت منى...»، من تقارب وتلاصق، بل وانصهار واندماج بینه (سیای وبین أمر المؤمنين؛ لأنه نفسه وروحه واستمرارية دعوته (سيالي)؛ لذاتري أن هذه (المِنتَية) -إن جاز التعبير-وردت في غير موطن وموضع، سعيا للتأكيد وتأكيدا على القطع بانحصار هذا المكانة بعلى (الله فحسب.

المطلب الثاني: طرق رواية حديث المنزلة:

بعد أن تبين لنا المراد من حديث المنزلة، لابد للبحث من الوقوف على طرق روايته، التي تعددت وتنوعت بتنوع الرواة وتعدد روايتهم للحديث الشريف، الذي ورد عن

الفريقين اللذين زخرت مصادرهما الحديثية مذا الحديث، ولذا استلزم المطلب أن يقف على طرق الفريقين: الأول: طرق الجمهور:

لقد تعددت طرق رواية حديث المنزلة في كتب الجمهور الحديثية، وقد ورد بنص واحد، غير أنه بطرق متعددة -كم سيأتى- وفي أمهات مصادر الحديث كصحيح البخاري وصحيح مسلم ومسند أحمد وسائر المسانيد والسنن الأخرى، فمرة يُروى عن أصحاب النبي (سِينَ )، وأخرى عن صحابياته ونسائه، وثالثة عن التابعين وهكذا.

إذيقول ابن عبد البر (ت ٤٦٣هـ) في الاستيعاب: «وهو من أثبت الآثار وأصحّها، رواه عن النبي (بيُّنَّير) سعد بن أبي وقاص، وطرق حديث سعد فیه کثیرة جدّا، ذکرها ابن أبی خيثمة وغيره، ورواه ابن عباس، وأبو سعيد الخدري، وأم سلمة،

وأساء بنت عميس، وجابر بن عبد الله، وجماعة يطول ذكرهم الله، فقد نقل أحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ) رواية حديث المنزلة بطرق مختلفة عن أسماء بنت عميس، وعن أبي سعيد الخدري، وكذا «عن على بن

زيد عن سعيد بن المسيب عن سعد قال: قال رسول الله (الله الله على أنت منى بمنزلة هارون من موسى الاانه لا نبى بعدى »(١٥)، كما نقله مسلم في صحیحه عن سعید بن المسیب

أيضا، ولكن على نحو أوثق وأوكد؟ وذلك من جهة سعى التابعي سعيد بن المسيب الى الاطمئنان من رواية

الحديث -بنحو ميداني-، حين توجه 📢 إلى الصحابي سعد بن أبي وقاص كونه أحد نقلة الحديث، وليس بينه وبين النبي (سياله) من واسطة إلا أبيه، فعن "سعيد بن المسيب عن عامر بن سعد بن أبي وقاص عن

أبيه قال: قال رسول الله (بيالية) لعلى

مولاه فعلى مولاه، وسمعته يقول أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدي، وسمعته يقول: لأعطين الراية اليوم رجلا يحب الله ورسوله»(۱۷)، وقد صرّح الترمذي في سننه بقوله: «هذا حديث حسن صحيح (۱۸).

ونقل ابن أبي شيبة الكوفي (ت ٢٣٥هـ) بطريق آخر عن «فضيل بن مرزوق عن زيد بن أرقم أن النبى (سِين قال لعلى: أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدي »(١٩)، ولو تابعنا ابن أبي عاصم (ت ٢٨٧هـ) في كتاب السنة لوجدنا طريقا جديدا لنقل الحديث، مع إضافة جديدة لم ترد في المصادر المذكورة آنفا، غير أنها تفيد الحديث تأكيدا وتكسبه توثيقا، إذ يروي «عن أبي عوانة، عن يحيى ابن سليم أبي بلج عن عمرو بن ميمون، عن ابن عباس قال: قال رسول الله (بيك)

أنت منى بمنزلة هارون من موسى الا انه لا نبى بعدى قال سعيد فأحببت ان أشافه ما سعدا فلقيت سعدا فحدثته بها حدثني عامر فقال انا سمعته فقلت أنت سمعته فوضع إصبعيه على اذنيه فقال نعم والا فاستكتا»(١٦٠)، ومع أن فحوى الحديث المذكور في صحيح مسلم مروي عن سعد بن أبي وقاص ووالده، غير أن

ابن ماجة ينقل لنا حديث المنزلة،

بنحو آخر وبتفصيل جديد، عن سعد بن أبي وقاص عن رسول الله (سال )، مباشرة و من غير أن يكون بینه وبین الرسول (سیای) راو آخر الله أو غيره، «فعن ابن سابط، الله سابط، وهو عبد الرحمن، عن سعد بن أبي وقاص، قال: قدم معاوية في بعض حجاته، فدخل عليه سعد، فذكروا عليا، فنال منه، فغضب سعد، وقال: تقول: هذا لرجل سمعت رسول الله (بياليه) يقول: من كنت

لعلى: أنت منى بمنزلة هارون من فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي، موسى إلا أنك لست نبيا إنه لا ينبغي أن أذهب إلا وأنت خليفتي في كل مؤمن من بعدي»(٢٠)، إلى غيرها من الأحاديث الكثيرة والغزيرة، التي تناولت حديث المنزلة بطرق شتى وبزيادات متقاربة توثق نص الحديث الثابت «أَنْتَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِن مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لا نَبِيَّ الثاني: طرق الإمامية:

أما الإمامية فقد تعددت طرقهم أيضا في رواية حديث المنزلة، ولكن بتفصيل أكثر بيانا وأوفر تبيانا، عن أئمة أهل البيت (ك)، تحكى عن عظيم عناية أئمة الهدى (الله عناية المدى الله عناية ا جذا الحديث، وكذا عن طائفة من أصحاب النبي (عليه)، إذ ينقل الشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ) الحديث بقوله: «حدثنا الحسن بن محمد بن سعيد الهاشمي بالكوفة، قال: حدثنا

قال حدثنا محمد بن على بن معمر، قال: حدثنا أحمد بن على الرملي، قال: حدثنا محمد بن موسى، قال: حدثنا يعقوب بن إسحاق المروزي، قال: حدثنا عمرو بن منصور، قال: حدثنا إسماعيل بن أبان، عن يحيى بن كثير، عن أبيه، عن أبي هارون العبدى، قال: سألت جابر بن عبد الله الأنصاري عن معنى قول النبى (سِينَ لعلى (الله ) أَنْتَ مِنِّي بمَنْزلَةِ هَارُونَ مِن مُوسَى إلَّا أَنَّهُ لا نَبِيَّ بَعْدِي، قال: استخلفه بذلك والله على أمته في حياته وبعد وفاته وفرض عليهم طاعته فمن لم يشهد 📢 له بعد هذا القول بالخلافة فهو من الظالمين»(٢١)، كما ينقل الخزاز القمي (ت ٤٠٠هـ) بقوله: «حدثنا محمد بن وهبان بن محمد البصري، قال

حدثنا الحسين بن على البزوفري،

قال حدثنى عبد العزيز بن يحيى

حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي دراسة عقدية... الجلودي بالبصرة، قال حدثني محمد

بن زكريا، عن أحمد بن عيسى بن

زيد، قال حدثني عمر بن عبد

الغفار، عن أبي بصير، عن حكيم

بن جبیر، عن علی بن زید بن

جذعان، عن سعيد بن المسيب، عن

سعد بن مالك أن النبي (بيني) قال:

يا عَلِيٌّ أَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِن

مُوسَى، إلَّا أنَّهُ لا نَبِيَّ بَعْدِي، تَقضِي

ديني وتُنجِزُ عِدَاتِي وتُقَاتِلُ بَعدِي

عَلَى التَّأوِيلِ كَمَا قَاتَلْتَ عَلَى التَّنزِيل،

يا عَلِيٌّ حُبُّكَ إِيهَانٌ وبُغضُكَ نِفَاقٌ، ولَقَدْ نَبَّأَى اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ أَنَّهُ يَحْرُجُ

مِنْ صُلب الْحُسَينِ تِسعَةٌ مِنَ الْأَئِمَّةِ

معصُومُونً مُطَهَّرُونَ، ومِنهُم مَهدِيُّ

هَذِهِ الأُمَّةِ الَّذِي يَقُومُ بِالدِّينِ فِي آخِرِ الزَّمَانِ كَمَا قُمتَ فِي أَوَّلِهِ "(٢٢)، وفي

طريق آخر من طرق رواية حديث

ينقلها الميرجهاني (ت ١٣٨٨هـ)

عن الإمام الباقر (الله عن عن

أمير المؤمنين ( الله عليه المؤمنين المؤ

أحمد بن عبد العزيز بن الجعد قال حدثنا عبد الرحمن بن صالح قال حدثنا شعیب بن راشد عن جابر عن أبي جعفر (المليلة) قال قام على ( ( یکی نخطب الناس بصفین یوم جمعة وذلك قبل الهرير بخمسة أيام فقال: ٱلحُمْدُ لله عَلَى نِعَمِهِ ٱلْفَاضِلَةِ عَلَى جَمِيع خَلْقِهِ ٱلْبَرِّ وَٱلْفَاجِر وَعَلَى حُجَجِهِ ٱلْبَالِغَةِ عَلَى خَلْقِهِ مَنْ عَصَاهُ أَوْ أَطَاعَهُ إِنْ يَعْفُ فَبِفَضْ لِ مِنْهُ وَإِنْ يْعَذِّبْ فَبِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَمَا الله بظَلام لِلْعَبِيدِ أَحْمَدُهُ عَلَى حُسْنِ ٱلْبَلاَءِ وَتَظَاهُ مِ النَّعْمَاءِ وَأَسْتَعِينُهُ عَلَى مَا نَابَنَا مِنْ أَمْرِ دِينِنَا وَأُومِنُ بِهِ وَأَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَكَفَىٰ بِاللهُ وَكِيلاً... وَالَّذِي نَفْسِي بيَدِهِ لَنَظَرَ إِلَيَّ رَسُولُ الله (عِنْ ) وَأَنَا أَضْرِبُ قُدَّامَهُ بِسَيْفِي فَقَالَ لاَ سَيْفَ إِلاَّ ذُو اَلْفَقَارِ وَلاَ فَتَى إِلاَّ عَلِيٌّ ثُمَّ قَالَ لِي يَا عَلِيُّ أَنْتَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى غَيْرَ أَنَّهُ لا نَبِيَّ بَعْدِي... الخ الرواية»(۲۳).

خلاصة القول أن المتتبع لنص بعده (المنافية).

الحديث في كتب الفريقين، يلمس أن حديث المنزلة قد ورد عن النبى (سين )، في أكثر من مناسبة، وفي مواطن مختلفة، حتى بلغ حد التواتر، إن لم يكن متواترا، كيف لا؟! وقد نقله أكثر من عشرين من الصحابة والتابعين فضلا عن كبريات صحابيات النبي (بياي)، يدل على ذلك تكاثر الروايات وتنوع طرق نقل الحديث، الأمر الذي يلفت الأنظار الى جملة نقاط:

أولا: أن تلك المنزلة التي حظي بها أمير المؤمنين (الله)، إنها هي منزلة ربانية وهبها الله سبحانه له، وأمر رسوله الكريم (بيالي) بتبليغ الناس بذلك.

ثانيا: تكشف عناية النبي (مِيْنَايُهِ) البالغة بعلى (الله)، عن تهيئته لاستلام منصب الخلافة من بعده؛ كونه أولى الناس بأنفس المؤمنين

ثالثا: شحذ أساب الاستعداد في نفوس أفراد الأمة، على التسليم لخلافته والإيمان بأنها أمر من الله سبحانه، لا محيص من الالتزام ب 

## المبحث الثاني: المقاربة العقدية بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي

يسلط الباحث في هذا المبحث الضوء على المقاربة العقدية بين ما ورد من الدلالة القرآنية لحديث المنزلة، وما ورد عن النبي (سيالي)، وذلك عبر التمعن في الآيات التي تناولـت مقـام هـارون مـن موســي🌂 (الله ومقام أمير المؤمنين (الله )، وذلك عبر المطلبين الآتيين:

المطلب الأول: قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَـدْرِي \* وَيَـسِّرْ لِي أَمْري \* وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي \* يَفْقَهُ وا قَوْلِي \* وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا

حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوى دراسة عقدية.....

مِنْ أَهْلِي \* هَارُونَ أَخِي \* اشْدُدْ بهِ قال رسول الله؟ فقال ابن عباس: سألتك بالله من أنت؟ قال: فكشف العمامة عن وجهه، وقال: يا أيها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا جُندب بن جنادة البدري، أبو ذر الغفاري: سمعت رسول الله (عليه) بهاتين وإلا صمتا ورأيته بهاتين وإلا فعميتا يقول: على قائد البررة، وقاتل الكفرة، منصور من نصره، مخذول من خذله أما إني صليت مع رسول الله يوماً من الأيام صلاة الظهر فدخل سائل في المسجد فلم يعطه أحد فرفع السائل يده إلى السماء وقال: اللهم اشهد إني سألت في مسجد رسول الله فلم يعطني أحد شيئاً وكان على راكعاً فأومى إليه بخنصره اليمنى وكان يتختم فيها فأقبل السائل حتى أخذ الخاتم من خنصره وذلك بعين النبي (بيالي) فلما فرغ النبيّ (سِين من الصلاة فرفع

طه/ ۲۰ - ۲۳]: والآيات حاكية عن مقامات هارون (الله)، ومؤكدة لثبوت «جميع هــذه المنــازل -الثابتــة لهــارون من موسى - الأمير المؤمنين (الملين) من خاتم النبيين الرسول الأكرم (سِينَةِ) »(۲۲)، ومبينة لجملة من المراتب التي كان يتمتع بها هارون (الله)، بعد أن استجاب سبحانه لدعوة موسى (الله)، ما أكد تلك المقامات في حق أمير المؤمنين (الله)، هو ما تحدث به النبي (سين أمام أصحابه 🦚 وفي مسجده المبارك، فقـد نقـل الثعلبي (ت ٤٢٧هـ) وغيره «عن الأعمش عن عبادة بن الربعى، قال: بينا عبد الله بن عباس جالس على شفير زمزم إذ أقبل رجل متعمم بالعمامة فجعل ابن عباس لا يقول، قال رسول الله: إلا قال الرجل: رأسه إلى السماء وقال: اللهم إن أخى

أَزْرِي \* وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْسِرِي \* [سورة

حادثة التصدق بالخاتم - الذي كان بلسان موسى بن عمران ( الله ) ، ودعائه، وبين نزول آية الولاية، حاك بشكل جلي عن أن مكانة علي ( الله ) من رسول ( الله ) هي عين مكانة هارون من موسى ( الله ) ، ومن أجل إتمام الحجة، ولكي لا يبقى لذي عذر عذر ، نزلت آية الولاية لتحدد المهام المناطة بأمير المؤمنين لله الولاية التامة على المؤمنين، كما هي لنبي الرحمة ( الله ) من غير فرق، تماما إلا النبوة .

ثانيا: إن مسجد الرسول الأعظم (المنافي)، من دون أي مكان آخر، كان الوعاء المكاني -إن صح التعبير المنافي احتضنن دعاء النبي (المنافي)، في حق أمير المؤمنين (المنافي)، وهو ما يكشف عن عظمة الدعاء وخطورة الأمر الذي صرح به نبي الرحمة (المنافي)، بحيث أن مسجد النبي (المنافي)، حالذي هو من أشرف وأنبل

موسى سألك، فقال: ﴿رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي وَاجْعَل لِي وَزِيراً مِّنْ أَهْلِي هَارُونَ أَخِي اشْدُدْ بع أُزْرى الآية، فأنزلت عليه قرآناً ناطقاً ﴿سَنَشُدُّ عَضْدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَ اسْلُطَانًا ﴾، اللهم وأنا محمد نبيتك وصفيتك اللهم فاشرح لى صدري ويسر لي أمري واجعل لي وزيراً من أهلى علياً أشدد به ظهرى، قال أبو ذر: فو الله ما استتم رسول الله الكلمة حتى أنزل عليه جبرئيل من عندالله، فقال: يا محمد اقرأ، فقال: وما أقرأ؟ قال: اقرأ ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ إلى ﴿رَاكِعُونَ ﴾ »(٢٥).

والحق أن المتأمل لهذه الرواية والمتفحص لكلهاتها، يلمس بوضوح جملة من الأمور المهمة، التي لا تخفى على ذي لب وهي:

أولا: لا يخفى أن الاقتران الآني من جهة الزمان والمكان بين الدعاء الصادر عن النبي (الله عن النبي النبي المناه

بلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

البيوت التي وصفها سبحانه بقوله: بهذا البيان، على الرغم من تماميته وكماله في إلقاء الحجة على أصحابه، فراح يدعو، ويصرّح باسم على ( ( وانه المعنى بمقامات هارون وبمنزلته، وأنه (الله) منه (الله)، كے كان هارون من موسى (الله)، فقال (سِيْنَ اللهم وأنا محمد نبيَّك وصفيّك اللهم فاشرح لي صدري ويسر لي أمري واجعل لي وزيراً من أهلى علياً أُشدد به ظهرى»، ولتكون الحجة أبلغ والدليل أبين، ليس لأصحاب النبي (سين )، بل لكل الأجيال، فقد استجاب البارى سبحانه وتعالى لدعاء نبيه (سياله)، وأنزل قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ الله وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونِ [سورة المائدة/ ٥٥].

والحق إن المتتبع لسلسلة الأحداث في رواية أبي ذر -المارة آنفا- يطمئن ويستقر في قلبه أن النبوة والولاية ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهِ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُـدُقِّ وَالْأَصَالِ ﴾ [سورة النور/ ٣٦]- كان منطلقا وداعيا ومروجا لهذا الأمر. ثالثا: إن القراءة العفوية للمعاني الظاهرة للمفردات التي وردت في دعاء النبي (الله الحاكية عن قوله تعالى: ﴿ وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي \* هَارُونَ أَخِي \* اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي \* وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي﴾، المبينة للمنازل،

بعد هذا الدعاء -مباشرة-: «فأنزلت كُلُوا عَلَيه قرآناً ناطقاً ﴿سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَ اسُلْطَانًا ﴾»، تفيد بنحو قطعى عن أن أمير المؤمنين (الله)هـو وصيـه ووزيـره وخليفته (بيالي) -من غير فصل- كما

وهي (الوزارة والأخوة وشد الأزر

والإشراك في الأمر)، ثم قوله (سِينَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

غير أن الرسول (المينية)، لم يكتف

كان هارون (الله كذلك.

نوران من مشكاة واحدة، وأن مقام الإمامة الامتداد الطبيعي للرسالة، الحافظ لها الصائن لأهدافها وغاياتها؟ لذا فقد ورد عن النبي (سِيْنَ اللهِ) قوله: «عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر بن عبد الله قال: رأيت رسول الله (ﷺ) في حجته يـوم عرفـة وهـو على ناقته القصواء يخطب فسمعته يقول: يا أيها الناس إني تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا كتاب الله وعتري أهل بيتي »(٢٦).

> المطلب الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [سورة الشعراء/ ٢٤١]:

إذ يذكر المفسرون والمحدثون والمؤرخون وغيرهم -في سبب نزولهــا- أن الرســول (ﷺ) جمـع عشرته ليدعوهم الى الله سبحانه، إذ ينقل الحاكم الحسكاني -بما اشتُهر بحديث الإنذار - «عن عبد الله بن عباس عن على بن أبي طالب قال: إليه، فأيكم يوازرني على أمري هذا،

لما نزلت هذه الآية على رسول الله ( الله عشير تك ﴿ وَأَنْ فِرْ عَشِيرَ تَكَ الأَقْرَبِينَ ﴿ دعاني رسول الله (سِينَ اللهُ (سِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله فقال: يا على إن الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين، فضقت بذلك ذرعا وعرفت أني متى أمرتهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره، فصمت عليها حتى جاء جبرئيل فقال: يا محمد إنك لئن لم تفعل ما أمرت به يعذبك الله بذلك فاصنع ما بدالك. يا على اصنع لنا صاعا من طعام واجعل فيه رجل شاة واملأ لناعسا من لبن، ثم أجمع لي بني عبد المطلب حتى أكلمهم وأبلغهم ما أمرت به -وساق الحديث إلى قوله: ثـم 🧖 تكلم رسول الله (بيالي) فقال: يا بنى عبد المطلب إني والله ما أعلم أحدا

من العرب جاء قومه بأفضل مما

جئتكم به، إني قد جئتكم بأمر الدنيا

والآخرة وقد أمرني الله أن أدعوكم

على أن يكون أخى ووصيى ووليى وخليفتي فيكم؟ قال: فأحجم القوم عنها جميعا، فقلت -وإنى لأحدثهم سنا، وأرمصهم عينا وأعظمهم بطنا وأحشهم ساقا-: أنا يا نبى الله أكون وزيرك عليه، فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع وتطيع لعلى »(۲۷).

والواقع يمكن أن نستلهم من المقاربة العقدية بين آية الإنذار وحديث الدار من جهة وحديث المنزلة من جهة أخرى جملة أمور: أولا: إن حديث الدار كانا ممهدا لحديث المنزلة، وأن الرسول 🉌 (ﷺ)، أراد تتطويع نفوس القوم في قبول خلافة على (المالية)، وترويضها على الإذعان لذلك من أول أيام بعثته المباركة، كيا تُسلم لمراتبه ومقاماته (الملينة)، التي أعرب عنها حديث المنزلة وغيره من الأحاديث والآيات.

ثانيا: إن آية الإنذار وحديث الداركانا يعلنان بصورة واضحة، عن احتياج النبوة للإمامة، وانهما لا ينفكان عن بعضها، فكا أن نبوة هارون كانت ملازمة لنبوة موسى ( الله عند الأيام الأولى لنبوته، فكذا كانت إمامة أمير المؤمنين (الله )، ملازمة لنبوة المصطفى (الله )،

منذ الأيام الأولى للدعوة.

ثالثا: أن من لطائف وروائع ما أبان عنه حديث الدار في حق على التشابه الملحوظ بين المنازل التي حظى بها في هذا الحديث، وبين تلك التى أماط عنها اللثام حديث المنزلة وهي: الوزارة والأخوة والوصاية والولاية والخلافة، الأمر الذي يلفت الأنظار إلى الوحدة الموضوعية والأهداف الرسالية، بين آيات القرآن وأحاديث نبى الرحمة (سيال) فى حق أمير المؤمنين (المليلة)، لتنادى

آناء الليل وأطراف النهار -وبها لا النبي (الله). يقبل الشك- وتدعو الناس بضرورة الاعتقاد بإمامته ( الله التصديق بها شأنها شأن النبوة؛ لأنها على صعيد واحد.

### نتائج البحث

توصل البحث بعد تلك الرحلة العلمية مع طائفة من الآيات والروايات المتعلقة بحديث المنزلة إلى طائفة من النتائج:

أولا: إن النبي (سِينَ الله المتثل لأوامر الله في الدعوة لإمامة على (الله على من أول يوم لدعوته المباركة عسر آية الإنذار وحديث الدار.

ثانيا: إن حديث المنزلة كان معرا ( الله النصب الإمامة والخلافة والوصاية عبر التشبيه والمطابقة بين ما كان لهارون ( الله على الأعقاب. 

(أنت منى...) تعنى أن الامتداد والاستمرارية للرسالة منوطة بشخص على (الله )، ومَنْ بعده من أئمة الهدى ( الله الله على الله الله الله الم

رابعا: إن الخلافة الحقة \_ بعد النبي ( سي السي السيل السيل السيل السيل السيل السيل السيل غير فصل، وبالنص الإلهي المبلغ من قبل رسول الله (عِيْنَانِهِ).

خامسا: إن النبوة والإمامة على صعيد واحد من التسليم والاعتقاد؛ لأنها من مشكاة واحدة.

سادسا: يمكن أن يُفاد من فحوى الآيات التي تناولت خلافة هارون دقيقًا عن استحقاق أمير المؤمنين لموسى (١١)، وأن ما جرى له ولأمته بعد غیبة موسی (الله علی علی أمير المؤمنين وأمة النبي (المالية) من

### هوامش البحث

(۱) ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين (۱۱هم): لسان العرب/ ط (۱٤٠٥)/ نشر أدب حوزة ۲/ ۱۳۳.

(۲) محمود عبد الرحمن عبد المنعم (معاصر): معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية/ دار الفضيلة ۱/ ٥٥٦.

(٣)م.ن١/ ٥٥٥.

(٤) عادل عبد الرحمن البدري (معاصر): نزهة النظر في غريب النهج والأثر/ ط١ (١٤٢١هـ)/ مؤسسة المعارف الإسلامية قم - إيران/ ١٦٧. (٥) محمود عبد الرحمن عبد المنعم: معجم

المصطلحات والألفاظ الفقهية ١/ ٥٥٧.

(٦) ابن منظور: لسان العرب ١١/ ٢٥٦.

(۷) الرازي: محمد بن أبي بكر (ت ٦٦٦هـ): مختار الصحاح/ تحقيق أحمد شمس الدين/ ط١ (١٤١٥هـ)/ دار الكتب العلمية بيروت- لبنان

> ۳۳۰. (۸) م. ن ۱۱/ ۸۰۲.

(٩) الميلاني: السيد علي الحسيني (معاصر): نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار/ ط١ (١٤٢٠هـ) مطبعة ياران ١٨/ ٩٧.

(١٠) ظ: الرازى: فخر الدين: مفاتيح الغيب ٩/

(۱۱) الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي (ت ٣٨١هـ): الأمالي/ ط۱ (١٤١٧هـ)/ مؤسسة البعثة - قم/ ١٠١٠.

(۱۲) المجلسي: محمد باقر (ت ۱۱۱۱هـ): بحار الأنوار/ حمد الباقر البهبودي، عبد الرحيم الرباني الشيرازي، ط۲/ (۱۲هـ)/ نشر مؤسسة الوفاء- بيروت- لبنان ۲۱/ ۱۶۲. (۱۳) المازندراني: مولى محمد صالح (ت (۱۳) المازندراني: مولى محمد صالح (ت طبع ونشر دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت- لبنان ۱۱/ ۳۷۳. (۱۶) ابن عبد البر (ت ۳۲۶هـ): الاستيعاب في معرفة الأصحاب/ تحقيق علي محمد البجاوي/ ط۱ (۱۲۱۲هـ)/ دار الجيل- بيروت- لبنان۳/ ط۱ (۱۲۱۲هـ)/ دار الجيل- بيروت- لبنان۳/

(۱۵) أحمد بن حنبل (ت ۲۶۱هـ): مسند أحمد بن حنبل/ دار صادر- بیروت ۱/ ۱۷۹، ۳/ ۳۲۹، ۲/ ۳۲۹.

(۱٦) مسلم النيسابوري (ت ٢٦١هـ): صحيح مسلم/ دار الفكر بيروت- لبنان ٧/ ١٢٠.

(۱۷) القزويني: محمد بن يزيد: ابن ماجة (ت

٣٧٧هـ): سنن ابن ماجة/ تحقيق محمد فؤاد عبد

ة الخامسة-العدد -١١- ٢٠٤٤هـ / ٢٠٢٠

الباقي/ دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ١/ ٥٤.

(۱۸) الترمذي (ت ۲۷۹هـ): سنن الترمذي/ تحقيق عبد الرحمن بن عثمان/ ط۲ (۱٤۰۳هـ)/ دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت- لبنان ٥/ ٢٠٤.

(١٩) ابن أبي شيبة الكوفي (ت ٢٣٥هـ): المصنف/ تحقيق سعيد اللحام/ ط١ (١٤٠٩هـ)/ دار الفكر للطباعة والنشر بيروت- لبنان ٧/ ٤٩٦.

(٢٠) ابن أبي عاصم (ت ٢٨٧هـ): كتاب السنة/ تحقيق محمد ناصر الدين الألباني/ ط٣ (١٤١هـ)/ المكتب الإسلامي بيروت- لبنان/

(٢١) الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي (ت ٣٨١هـ): معاني الأخبار/ تعليق علي أكبر غفاري/ ط (١٣٧٩هـ)/ مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة/

(۲۲) الخزاز القمي: أبو القاسم علي بن محمد (ت ٤٠٠هـ): كفاية الأثر في الأئمة الاثني عشر/ تحقيق السيد عبد اللطيف الحسيني/ ط (١٤٠١هـ)/ مطبعة الخيام- قم/ ١٣٥.

(۲۳) الميرجهاني: حسن (ت ۱۳۸۸هـ): صباح

البلاغة (مستدرك نهج البلاغة) ٢/ ١٤٢.

(\*) من لطائف ما ورد من ذكر نبي الله هارون (١٢) مرة، (أ)، أن اسمه ورد في القرآن الكريم (١٢) مرة، بعدد الأئمة الاثني عشر (أ)، فهو وصي نبي

الله موسى (أ)، وكذا امير المؤمنين (أ) والد الأئمة الاثنى عشر وصى رسول الله (أ).

(٢٤) الميلاني: نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار ١٧/ ١٠.

(٢٥) الثعلبي (٤٢٧هـ): الكشف والبيان في تفسير القرآن/ ط1 (١٤٢٢هـ)/ طبع ونشر دار

إحياء التراث العربي بيروت- لبنان ٤/ ٨١، الحاكم الحسكاني: عبيد الله بن أحمد (ت ٥هـ):

باقر المحمودي/ ط۱ (۱٤۱۱هـ)/ مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد

شواهد التنزيل لقواعد التفضيل/ تحقيق محمد

الطبع والنشر التابعة لـوراره التفاف والإرشاد الإسلامية ١/

السمطين في فضائل المصطفى والمرتضى والبتول والسبطين/ ط1 (١٣٧٧هـ) ٨٧ ، محمد عزة

دروزة (ت ١٤٠٤هـ): التفسير الحديث/ ط٢

(١٤٢١هـ)/ دار الغرب الإسلامي ٩/ ١٦٢،

وغيرها كشير.

(۲٦) الترمذي: سنن الترمذي٥/ ٣٢٨ ،

، نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلاء

بروت- لبنان/ ١٥، وغيرها كثير.

(۲۷) الحاكم الحسكاني: شواهد التنزيل ١/ ٤٨٦ ، البغوي (ت ٥١٠هـ): معالم التنزيل في ▼تفسير القرآن/ تحقيق خالد عبد الرحمن العك/ طبع ونشر دار المعرفة-بيروت ٣/ ٤٠٠ ، محمد

النسائي: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت عزة: التفسير الحديث ٣/ ٢٧٠ ، الطبرى: محمد ٣٠٣هـ): فضائل الصحابة/ دار الكتب العلمية- بن جرير (ت ٣١٠هـ): تاريخ الأمم والملوك/ مؤسسة الأعلمي للمطبوعات- بيروت-لبنان ٢/ ٦٣ ، ابن الأثير: عز الدين أبو الحسن (ت ٣٦٠هـ): الكامل في التاريخ/ ط (١٣٨٦هـ)/ دار صادر للطباعة والنشر - دار بيروت للطباعة والنشم ٢/ ٦٣، وغيرها كثير.



### مصادر البحث

القرآن الكريم خير الكلام وإمام الأنام.

١. ابن الأثير: عز الدين أبو الحسن (ت ٣٦٠هـ):
 الكامل في التاريخ/ ط (١٣٨٦هـ)/ دار صادر
 للطباعة والنشر - دار بيروت للطباعة والنشر.
 ٢- أحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ):مسند أحمد بن
 حنبل/ دار صادر - بيروت.

٣. البغوي (ت ١٠٥هـ): معالم التنزيل في تفسير القرآن/ تحقيق خالد عبد الرحمن العك/ طبع
 ونشر دار المعرفة - بيروت.

٤- الترمذي (ت ٢٧٩هـ): سنن الترمذي/ تحقيق عبد الرحمن بن عثمان/ ط۲ (١٤٠٣هـ)/ دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
 ٥- الثعلبي (٢٧٤هـ): الكشف والبيان في تفسير القرآن/ ط۱ (٢٤٢هـ)/ طبع ونشر دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان.

٦. الحاكم الحسكاني: عبيد الله بين أحمد (تهم): شواهد التنزيل لقواعد التفضيل/ تحقيق محمد باقر المحمودي/ ط۱ (۱۲۱ه)/ مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي- مجمع إحياء الثقافة الإسلامية.

٧. الخزاز القمي: أبو القاسم علي بن محمد
 (ت ٤٠٠هـ): كفاية الأثر في الأئمة الاثني

عشر/ تحقيق السيد عبد اللطيف الحسيني/ ط (١٤٠١هـ)/ مطبعة الخيام- قم.

٨. الرازي: محمد بن أبي بكر (ت ٦٦٦هـ):
 ختار الصحاح/ تحقيق أحمد شمس الدين/ ط١
 (٥١٤١٥هـ)/ دار الكتب العلمية بيروت- لبنان.

٩. الزرندي الحنفي: محمد (٧٥٠ هـ): دررا السمطين في فضائل المصطفى والمرتضى والبتول والسبطين/ ط١ (١٣٧٧هـ).

١٠. ابن أبي شيبة الكوفي (ت ٢٣٥هـ): المصنف/ تحقيق سعيد اللحام/ ط١ (١٤٠٩هـ)/ دار الفكر للطباعة والنشر بمروت- لبنان.

۱۱. الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي (ت ١٨٠هـ): الأمالي/ ط١ (١٤١٧هـ)/ مؤسسة البعثة - قم.

معاني الأخبار/ تعليق على أكبر غفاري/ ط (١٣٧٩هـ)/ مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

۱۳. الطبري: محمد بن جرير (ت ۳۱۰هـ): تاريخ

الأمم والملوك/ مؤسسة الأعلمي للمطبوعات-

بيروت- لبنان.

18. عادل عبد الرحمن البدري (معاصر): نزهة النظر في غريب النهج والأثر/ ط١ (١٤٢١هـ)/ مؤسسة المعارف الإسلامية قم- إيران.

### حديث المنزلة بين الدلالة القرآنية والمراد النبوي دراسة عقدية......

10. ابن أبي عاصم (ت ٢٨٧هـ): كتاب السنة/ تحقيق محمد ناصر الدين الألباني/ ط٣ (١٤١٣هـ)/ المكتب الإسلامي بيروت- لبنان.

17. ابن عبد البر (ت ٦٣ هـ): الاستيعاب في معرفة الأصحاب/ تحقيق علي محمد البجاوي/ ط١ (١٤١٢هـ)/ دار الجيل- بيروت- لبنان.

10. المازندراني: مولى محمد صالح (ت ١٠٨١هـ): شرح أصول الكافي/ ط١ (١٤٢١هـ)/ طبع ونشر دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت-لبنان.

۱۸. محمد عزة دروزة (ت ۱٤٠٤هـ): التفسير الحديث/ ط۲ (۱٤۲۱هـ)/ دار الغرب الإسلامي. ۱۹. محمود عبد الرحمن عبد المنعم (معاصر): معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية/ دار الفضلة.

٢٠. المجلسي: محمد باقر (ت ١١١١هـ): بحار العلمية - بيروت لبنان.

الأنوار/ حمد الباقر البهبودي، عبد الرحيم الرباني الشيرازي ط٢/ (١٤٠٣هـ)/ نشر مؤسسة الوفاء- بعروت- لبنان.

۲۱. مسلم النيسابوري (ت ۲۲۱هـ): صحيح مسلم/ دار الفكر بيروت- لبنان.

۲۲. ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين
 (۱۲۷هـ): لسان العرب/ ط (۱٤٠٥)/ نشر أدب حوزة.

٢٣. الميرجهاني: حسن (ت ١٣٨٨هـ): صباح
 البلاغة (مستدرك نهج البلاغة).

٢٤. الميلاني: السيد على الحسيني (معاصر):
 نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار/ط١
 (١٤٢٠هـ) مطبعة ياران.

٢٥. النسائي: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب
 (ت ٣٠٣هـ): فضائل الصحابة/ دار الكتب





# البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة - القاصعة أنموذجا

The Quranic Compositional Structure and It's Impact on Meaning Directing.

Alqasiea sermon as an example.

م. م. خالد عبد النبي عيدان الأسدي جامعة كربلاء / كلية العلوم الإسلامية

Assist. Lectur. Khaled Abdul Nabi Idan Al-Asadi University of Karbala \ College of Islamic Sciences

### ملخص البحث

نهج البلاغة ومنهل البراعة ومنتهى الصياغة؛ كتابٌ ملا الدنيا وشغل الناسَ ببلاغته وأسلوبه، بخطبه وحكمه، بغزارة علمه، ومكنوناته التي تتجدد كلَّما تقادمت الأيام وأبرزت العلومُ جديدها، يجد الباحثون ضالتهم فيه بعد كتاب الله تعالى، وصفوه بأنَّه فوق كلام المخلوق ودون كلام الخالق، لفهو نيل أوطار النور، وصراط المعرفة، ومعين العقول، اختزن بين دفتيه جواهراً لا توجد في غيره دون كتاب الله، ولذا فاخترنا منه جوهرة ثمينة ألا هديَّة لينقذ الناس الذين جرفهم سيل الأهواء، واغتروا بالدنيا، وباعوا آخرتهم بثمن بخس، وتكبروا وتغطرسوا وعاثوا في الأرض فسادًا، فأراد أن يُعيدهم إلى جادة الصواب بأسلوبه الذي لا يقبل النقض، فجاء البحث في دراسة تراكيب هذا الأسلوب إذ جاء العنوان (البنية التركيبية وأثرها في توجيه المعنى -الخطبة القاصعة مثالًا-) واقتصرنا على البناء التركيبي من ماهية الجملة وتقلباتها، ونقصد بالبنية التركيبية ههنا؛ البنية التركيبية البلاغية لا النحوية، وهذا ما يُفصح عنه علم المعاني في علوم البلاغة، فجاءت خطة البحث بتمهيد وثلاثة مباحث تنتهي بخاتمة احتوت على أبرز النتائج التي تمخضت من البحث.

السنة الخامسة-العدد ١١٠-٢٤٤١هـ / ٢٠٠

# تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عبداسلام وفكره على عبدالسلام وفكره كالمرافع المرافع المر

### **Abstract**

Nahjul- Balagha is a book highly praised for it's eloquence, style, sermons, wisdoms, knowledge which renewed over time. Researchers find their targets after Quran. Nahjul- Balagha described as words over creature talk less that creator talk, so we choose Alqasiea sermon which presented cy Imam Ali (pbuh) as present to save people who fail to control whim. This research entitled the Quranic compositional structure and It's Impact on Meaning Directing. I mean by composition structure the rhetoric compositional structure not grammatical structure. This research contains introduction, three section and conclusion.

# البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا.....

الأُةلِّمة

الحمد لله الذي أنار دياجي الليل المظلم بعطف وعفوه، والشكر له على ما هدانا ووفقنا ومنَّ علينا بخر الأديان، ووعدنا بالجنان، والصلاة والسلام على فيض الوجودات، ﴿ ومنجبي الهلكات، والرحمة المهداة كُمن ربِّ السياوات محمـد بـن عبـد الله خير خلق الله، وعلى آله المصطفين الموحدِّبن العارفين المنتجيين الطاهرين الأكرمين.

و بعد..

ببلاغته وأسلوبه، بخطبه وحكمه، 🙌 بغزارة علمه، ومكنوناته التي تتجدد كلُّما تقادمت الأيام وأبرزت العلومُ جديدها، يجد الباحثون ظالتهم فيه بعد كتاب الله تعالى، وصفوه بأنَّه فوق كلام المخلوق ودون كلام الخالق، ألا وهو نهج البلاغة ومنهاج البراعة وصراط المعرفة ومعين القاصعة المباركة.

العقول، فاخترنا منه جوهرة ثمينة ألا وهي (الخطبة القاصعة) المباركة، قدُّمها أمير البلاغة والكلام على ( ( هديَّة لينقذ الناس الذين جرفهم سيل الأهواء، واغتروا بالدنيا، وباعوا آخرتهم بثمن بخس، وتكبروا وتغطرسوا وعاثوا في الأرض فسادا، فأراد أن يُعيدهم إلى جادة الصواب بأسلوبه الذي لا يقبل النقض، فجاء البحث في دراسة تراكيب هذا الأسلوب إذ جاء العنوان (البنية التركيبية وأثرها كتابٌ ملا الدنيا وشغل الناسَ في توجيه المعنى - الخطبة القاصعة مثالًا) واقتصرنا على البناء التركيبي من ماهية الجملة وتقلباتها، فجاءت خطة البحث بتمهيد وثلاثة مباحث تنتهى بخاتمة احتوت على أبرز النتائج التي تمخضت من البحث. ففى التمهيد: درسنا ماهية البنية التركيبية ومختصر تعريفي عن الخطبة

والمحث الأول: درسنا فيه الجملة الخبرية وأثرها في توجيه المعنبي، ومن ثمَّ التطبيقات في الخطبة الشريفة.

أمَّا المبحث الثاني: فكان من حصة الجملة الإنشائية للوقوف على أثرها في توجيه المعنى الموجه عبرها للمتلقين.

في حين جاء المبحث الثالث: بدراسة مفهوم التقديم والتأخير في الخطبة، وكيفية توجيه المعنى عبرهما بأغراضهما المختلفة.

وبعد ذلك انتهى البحث بخاتمة فيها جلُّ النتائج التي توصل إليها البحث، ومن ثمَّ قائمة بالمصادر والمراجع.

البنية التركيبية أكثر بكثير ممّا ذكرناه؛ لكننا اقتصرنا على هذه المباحث لأنَّها الأبرز والأكثر إيرادًا في مفاصل علم البلاغة، ومن جهة أخرى جاء اقتصارنا للاختزال وضيق الوقت

وعدم الإطناب، ولعل الله يوفقنا في قابل الأيام لنُكمل ما تبقى من البنية التركيبية في بحث مستقل إن شاء الله تعالى، وأنَّنا لا ندعى الكمال لبحثنا هذا بقدر ما نراه خطوة نحو الجد والاجتهاد، آملين أن يفيد غيرنا من صحيحه ويعمد إلينا من يرى فيه عيوبًا بعيوبه كي نصححها (ورحم الله من أهدى إلينا عيوبنا).

# التمهيد: النبة التركيبة تو طئة

يُقصد بالتركيب هو ما يُقابل

الإفراد من الألفاظ، فالإفراد

يدخل في دراسته علم التصريف والإعراب من الدراسات اللغويـة، Į عليًا أنَّ الخطبة المباركة فيها من في حين دراسة التراكيب ما اختصت بها علوم البلاغة، والكلام العربي يتكون من ركنين أساسيين لا بدُّ من وجودهما في عمود الكلام ليكونَ كلامًا يحسن السكوت عليه؛ وهما (المسند والمسند إليه)، إمَّا أن يكونا

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذجا.......

(مبتدأ وخبر) أو (فعل وفاعل) هذا أسلوب تهكم وسخرية»(٢)، فإنّ السياق له السلطة الرئيسة على توجيه المعنى ولا يمكن التخلي عنه أو قطع تركيب معينِ منه وإصدار حكم على هذا القطع؛ لأنَّه يذهب بروح المعنى المرادمن المجمل.

أمَّا الحذف؛ فللعرب ميدانٌ واسع في ذلك، ولكن اشترطوا الدليل على المحذوف؛ فإذا دلَّ عليه دليل؛ جاز حذفه، وإلَّا لا يجوز الحذف(٣)، وسبب الحذف جاء للاختصار، لأنَّ العرب تميل إلى الإيجاز فيكتفي السامع بالألفاظ المذكورة فيعلم بتهامها(١)، وأمَّا الإطناب أو الإسهاب في الكلام العربي يتبيّن عبر علم المعاني هل هو تطويل بلا طائل؟ أمْ له غرض آخر؟ وهل التكرار جاء بسبب نسيان أو عجز المتحدث؟ أم لغرض آخر؟ وكذلك ذكر العام ومن ثم يأتي على ذكر الخاص

أحد هذين الركنين ؛ يلجؤون إلى التقدير(١) والتأويل وإيجاد العلَّة من الحذف، ولا يمكن أن يخلو كلامٌ من هذين الركنين وإلّا لم يكن ذا فائدة. ودراسة التراكيب عبر علوم اللاغة قد ساهمت مساهمة كبيرة في تحليل المعنى المراد من النص وفهمه، فإنَّ «كلام المخاطب قد لا يكفى في فهمه معرفة الألفاظ وتراكيب الجملة؛ بل يحتاج إلى معرفة الأسلوب الذي استعمله المتكلم، ففي قوله تعالى: ﴿قَالُواْ يَا شُعَيْبُ ﴿ اللَّهُ ا آبَاؤُنَا أَوْ أَن نَّفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاء إنَّكَ لَأَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ [هود/ ٨٧]، تجد أنَّ قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَأَنتَ الحُلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ ظاهره المدح؛ لأنَّ هذه الألفاظ ألفاظ مدح، ولكن السياق يدل على أن هذا الأسلوب والعكس.

في اصطلاح النحويين، وإذا حُلف

كان له قصب السبق إلى الطليعة

لأنَّه أديب الله تعالى، وفي هذا الوقت برز من الخطباء العرب الداعين إلى الإسلام كثير، يتقدمهم أمير البلاغة والكلام سيد الأوصياء الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب (الله) ونهج البلاغة قمين بالشهادة عليه، كان كلامه (الله عنه الأسماع أمضى من سيفه في الرقاب، كان يصفع الشبهة بالحُجة الدامغة، ملازم لكتاب الله ملازمة الظل للشاخص، وقد تحول أمر الخطابة في عهده (الله) تحوُّلا لم يسبق له نظير في الإسلام، حيث كان أمر الخطابة أمرًا دفاعيًا وموضوعها اثبات النبوة وتوحيد 🎊 الله ضد المشركين واليهود والنصاري وغيرهم، في حين صار أمرها في عهد أمر المؤمنين (الله اثبات إمامته،

والتسليم له، واثبات أحقيته في

الخلافة، وبيان وجوب اطاعته فكان

مخطط الخطابة في صدر الإسلام

أُمَّا تقلبات الجمل فلها أثرها في إثراء المعنى وبيان قصد المتحدث من ذلك، مثلًا: (التقديم والتأخير، الحصر، الفصل والوصل، التعريف والتنكير، الالتفات) كل ذلك يتبيَّن عبر دراسة أحوال الجملة في السياق كم سيتبين في مفاصل البحث إن شاء الله تعالى.

### • الخطية

عُرف عن العرب القدامي الخطابة والشعر وإن كان الثاني أبرز وأكثر انتشارًا في الأوساط العربية، إلاَّ أنَّ الخطابة لا تقـل أهميـة عنـه، وفي صدر الإسلام تقدمت قدم الخطبة على كعب الشعر وأخذت بالريادة والصدارة؛ لحاجة الدعوة الإسلامية إلى ذلك، ذلك أنَّ صاحب الرسالة الرسول الأعظم (ﷺ) كان خطيبًا له من البلاغة في الخطاب ما ليس لغيره من العرب على الرغم من فصاحتهم وبلاغتهم إلا أنَّه (سِنَّهُ)

كالآتى:

\* في عهد الرسول الأعظم (سيال) خطب المسلمين ضد المشركين → اليهو د →النصاري

\* في عهد الإمام على ( الله الله على الله الله الم

خطب الإمام - ضد معاوية → أصحاب الجمل → جيشه الـذي

ولو أمعنا النظر بين العهديـن

لابطعه

لوجدنا أن عهد الإمام ( الله على كان أصعب من عهد رسول الله (سَيْنَ الله (سَيْنَ الله الله الله السُنَا الله الله الله الله الله الله الله بالنسبة لمفاصل الخطابة، لأنَّ الإثبات له ؤلاء الخارجين كان صعبًا جدًا، فهم لا يُريدون أن يفهموا ولا وقتل الأهواء. يبحثوا عن الحقيقة لأنَّهم يعرفونها بيـد أنَّهـم لا يرتضونها، ولـذا كانـت حول ذم إبليس على استكباره الـذي خطبه ( الله عناز بالحجاج وقوّة الكلمة، وجزالة المعنى والاستشهاد المباشر بالبيان والشعر والقرآن،

ومنها ما جاء في الخطبة القاصعة المباركة كها سيتبين لنا في مادة الىحىث.

### \* الخطبة القاصعة:

تسميتها: في اللغة جاءت بمعنى القتل والتحقير، قصع فلانٌ فلانًا حقره، وقصع الرجل البعوضة قتلها(٥)، وريا جاءت تسميتها بسبب تحقير الإمام (الله الإبليس وذم الدنيا وقتل أهواء الناس الذين ساروا وراء أهواءهم دونما علم، «لأنَّ سامعها لو کان متکبرًا ذهب تأثیرها بکبره کها يذهب الماء بالعطش»(٦)، فلم تختلف تسميتها بين اللغة والاصطلاح، إذ كلاهما بمعنى تحقير الدنيا واتباعها

تتمحور مفاصل الخطبة القاصعة كان سببًا في معصيته لله تعالى، وقد أظهر العصبية لعنصره (النار) وظنّه وهن عنصر التراب المتمثل بآدم

(الله )، وكذلك تُحدِّر الخطبة الناسَ من سلوك ذات الطريق الذي سلكه إبليس؛ لأنَّه يؤدي بهم إلى ما وقع به إبليس ﴿قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ • وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ﴿ الحجر ٣٤ – ٣٥].

والجديـر بالذكـر أنّنـا نجـد أنَّ الإمام علي بن أبي طالب ( الله الوك أو لَ حاكم وأول رئيس أو خليفة يطالب الناسَ بحقه؛ إذ لا نجد حاكمًا في التاريخ يشكو ظلم الرعية له سواه، ولم يتوانَ بإرشادهم وتحذيرهم من السقوط في مزالق الدهر والدنيا، فمن طبيعة الحكم أنَّ الرعية يشكون الحاكم وظلمه، ولكن هذا انعكس تمامًا في دولة العدل الإلهية، وصار الحاكم يشكو ظلم رعيته له، وعلى الرغم من الآلام التي كابدها منهم لم يفتأ يدعوهم لما يُحييهم ويحذرهم وساوس الشياطين وحبائل إبليس والنفس الأمارة بالسوء بلغة عربية

فصيحة بليغة، تخلو من المجوجة والنفور في الألفاظ، بتراكيب توحي إلى السامع مدى حرص الباث على حياته الدينية والدنيوية، وهذا ما سنراه في المباحث اللاحقة إن شاء الله.

# المبحث الأول: الخبر وأثره في توجيه المعنى وتطبيقه في الخطبة

تنقسم الجملة في عُرف أهل البلاغة على جملة خبرية وجملة إنشائية، وعن طريق هذا التقسيم يتم معرفة ماهية الجملة ونوعيتها، وبعد ذلك يُشرع في دراسة حدِّها وأقسامها أو أضربها وأغراضها وأقسامها أو أضربها وأغراضها سنبحث في الخبر للتعرف على ماهية الجملة الخبرية وأضربها ومن ثمّ تطبقها.

الخبر: حدَّه، أنواعه، أغراضه و تطبيقاته.

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا.....

في اللغة: عرَّف أهل اللغة الخبر التي كانت تكشف الفرق ما بين بأنَّه العلم بالشيء (٧)، وهو «(خبرت لفظتي "قرب- اقترب" أو "فكر-افتكر"، حتى لم نعد نعرف الفرق بالأمر، اخبره) إذا عرفته على بين كلمتى "سار-سارب"... وما أشبه»(١١)، وبذلك فإن الفرق بين اللفظة وأختها بتغيير حرف واحد واضح، فكيف إذا كانت اللفظة تختلف عن الأخرى تمامًا مثل [الخبر والنبأ]؟. فالخبر ما كان إخبار بشيء أقل أهميَّة من النبأ، والنبأ يأتي في الأخبار الهامَّة التي تسترعى الإنتباه

الخبر في الاصطلاح: تكاد كلمة أرباب البلاغة تجتمع على تعريف الخبر اصطلاحًا على أنَّه: ما يحتمل الصدق والكذب لذاته (١١) فلا يُقطع بصحة الخبر «لكن هذا التعريف لا ينطبق على القرآن الكريم لأنه ﴿لَّا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ عَالَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴿ [فصلت (٤٢)]، ولا على قول الرسول الأعظم (يَيْنَيُهُ) لأنه «الا

بالأمر) أي: علمته، و(خبرت حقیقته، و(الخبر) -بالتحریك-: أواحد الأخبار، و(الخبر): ما آتاك لمن نبأ عمن تستخبر، و(الخبر): النبأ، و(خبره بكذا، واخبره): نبأه»(^)، «فالخبيرُ في صفاته [تعالى] بمعنى العالم ببواطن الأمور وظواهرها، وبها كان منها، وما يكون: والخبر: النبأ، وهو الكلام وربها للتحذير. الذي يُفيد به المتكلم السامع واقعةً من الواقعات»(٩)، وهذه التعريفات 🉌 تؤمن بوجود الـترادف في اللغــة والقرآن الكريم، ومن غير المكن أن تكون لفظتان تختلفان بالبنية تجتمعان في المعنى «فإن الكلاات العربية اكتنفها الغموض، مما أفقد اللفظ إياءه وظلاله، فلم نعد -نحن العرب- نملك رهافة الحس

ينطق عن الهوي» ولا على كلام أهل خطبته لإرشاد الناس إلى الطريق البيت ( الله الله تعالى أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرًا، والكذب من الرجس، فكلامهم صدق ولا يحتمل غير ذلك والمراد بالصدق هو ما طابق الواقع، والكذب ما خالفه »(۱۲)، وهنا نرى أن الخبر في كلام المعصوم لا يمكن أن يحتمل الكذب، في حين عنه غيره يحتمل ذلك.

> أنواع الخبر: للخبر أنواع ثلاثة: الخبر الابتدائي: وهو ما خلا من المؤكِدات، والخبر الطلبي: وهو ما جاء فيه مؤكِّد واحد، والخبر الإنكاري: وهو ما جاء فيه أكثر من مؤكّد لرفع الشك من ذهن السامع (١٣).

> وقد وردت الأخبار في الخطبة القاصعة بأغراض مختلفة منها: ١- الإرشاد: وهو أسلوب استعمله أمير المؤمنين (المليلا) في

الصحيح، وهو من الأغراض التي يخرج إليها الخبرعن معناه الحقيقى ليفيد فائدة الإرشاد مجازيًا، وقد جاء في قوله (هِ فَأَفْتَخُرَ عَلَى آدَمَ بِخَلْقِهِ وَتَعَصَّبَ عَلَيْهِ لِأَصْلِهِ فَعَدُوُّ الله إِمَامُ المُتَعَصِّبِينَ وَسَلَفُ المُسْتَكْبِرِينَ »(١٤)، وهذا الخبر أراد أمير المؤمنين (الله الناس أن يرشد الناس عن طريقه إلى عدم التعصب، وعليهم ترك الميول التي تؤدي إلى العصبية والتعنت مقابل أوامر الله تعالى، لأنها بالنتيجة ستؤدى هم إلى مهالك الدهر وتفقدهم مكانة الدنيا وفوز الآخرة.

٢- التحذير: يخرج الخبر إلى معنى التحذير الذي يؤديه الخبر مع قرائن السياق، ومنه ما جاء في قوله (الملا): (وَجَعَلَ اللَّعْنَةَ عَلَى مَنْ نَازَعَهُ فِيهِا مِنْ عِبَادِهِ (١٥٠)، فقد حذَّر الإمام من

منازعة الله في عزته وكبريائه، لأنها

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا.....

وَاجُاهِلِيَّةِ الاستهزاء بهؤلاء الإخبار وأريد منه الاستهزاء بهؤلاء الذين صدِّقوا إبليس لأنهم أوكلوا الذين صدِّقوا إبليس لأنهم أوكلوا أمورهم إليه وتبعوه في كلِّ شيء وهذا استهزاء في عقولهم التي استحوذ عليها إبليس بمكره، وفي هذه المقولة إشارة إلى قوله تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُومِ مُ الفَينَ مَيْ اللّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُومِ مُ الفَينَ الدّين صدقوا إبليس فيهم عرق من الذين صدقوا إبليس فيهم عرق من الذين ينتصرون لأنفسهم ولو على حساب دينهم.

3- التوبيخ: بعض السياقات الإخبارية يراد منها التوبيخ مجازيًا، الإخبارية يراد منها التوبيخ مجازيًا، منها ما جاء في قوله (هليُّ): (وَإِنَّكُمْ قَدْ نَفَضْتُمْ أَيْدِيَكُمْ مِنْ حَبْلِ الطَّاعَةِ، وَثَلَمْتُمْ حِصْنَ الله المُضْرُوبَ عَلَيْكُمْ فِنْ حَبْلِ الطَّاعَةِ، وَثَلَمْتُمْ حِصْنَ الله المُضْرُوبَ عَلَيْكُمْ فِئَا الله المُخرُوبَ عَلَيْكُمْ فِي الله المُخرُوبَ عَلَيْكُمْ فِيمَا بِأَحْكَامِ الجُاهِلِيَّةِ فَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ قَدِ المُتَنَّ عَلَى جَمَاعَةِ هَذِهِ الْأُمَّةِ فِيمَا عَقَد المُتَنَّ عَلَى جَمَاعَةٍ هَذِهِ الْأُلْفَةِ فِيمَا عَقَد اللهُ مَنْ حَبْلِ هَذِهِ الأُلْفَةِ اللهُ اللهِ عَذِهِ الأَلْفَةِ اللهُ اللهِ عَذِهِ الأَلْفَةِ اللهُ اللهِ عَنْ عَبْلِ هَذِهِ الأَلْفَةِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُعَلَّذِهِ اللهُ اللهِ الله

رداء الله، فمن لبسها ألبسه الله رداء الـذل، وهـذا التنازع يترتب عليـه جزاء الطرد عن رحمة الله، ولذا كان شعور الإمام على (الله المسؤولية الدينية الواجبة التي تحتم عليه انقاذ الناس من الجهالة وحيرة الضلالة. وكذلك جاء الخبر في بعض السياقات للتحذير في قوله (الله): «وَهُوَ الْعَالِمُ بِمُضْمَرَاتِ الْقُلُوبِ وَمَحْجُوبَاتِ الْعُيُوبِ»(١٦)، فأراد الإمام ( الله ) أن يبين علم الله به تخفيه القلوب، فقد حذَّر بذلك على سبيل الإخبار بالجملة الإسمية التي تفيد الشوت، وعن طريقها بيَّن

يفعله العباد في السرائر.

٣- الاستهزاء: يفيد الإخبار في بعض السياقات مجازيًا معنى الاستهزاء، ومنه ما جاء في قوله (هير): «صَدَّقَهُ بِهِ أَبْنَاءُ الحُمِيَّةِ وَفُرْسَانُ الْكِبْرِ

بات علم الله بها تكنّه القلوب وما

له بسبب عاداتهم الجاهلية التي اليهم الخبر، وهذا المقطع يذكره استولت عليهم، فبين ذلك من طريق الإخبار، وهذا الأسلوب الذي جاء به أمير المؤمنين (اللي) هو أوقع في النفس وبيانه أوكد، وفيه بيان أنه (ﷺ) حصن الله تعالى الذي أحكمه، ولو نمحص المؤكدات التي جاء بها الإمام (الله الوجدناها أكثر من أربعة مؤكدات مما يدل على إنكارهم وتعنتهمم بالتعصب، فضلًا عن حركة الأفعال التي بينت شدة تمسهم بحبل إبليس دون حبل الله

> ٥- التقرير: هـو أن المخــر يعـرف النتيجة من إلقائه للخبر، ومنه ما جاء في قوله (الله عنه الله عنه عنه ما الله عنه الل تَطْلُبُونَ، وَإِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّكُمْ لَا تَفِيئُونَ إِلَى خَيْرٍ، وَإِنَّ فِيكُمْ مَنْ يُطْرَحُ فِي الْقَلِيبِ وَمَنْ يُحَرِّبُ الْأَحْزَابَ (١٩)، فقد أخبرهم رسول الله (سِنْ الله وهو

وبخهم الإمام ( الله عنه المخالفتهم يعرف النتيجة، ومع ذلك ألقى الإمام ( الله في مضمار خطبته ليبين مكانة رسول الله (بيكية) ومكانته من رسول الله، لكن القوم كان الصمم مسيطرًا على آذانهم ولا يفقهون قـو لا.

فقد كان للبنية التركيبية الخبرية أثرٌ في توجيه المعنى المراد توصيله من قبل أمير المؤمنين (الله إلى الناس بطريقة محببة ناصحة، وليست طريقة الجبر والإلزام ولي الأذرع، ولو أراد ذلك لفعل وهو قمين بالفرض، لكنّه ( الله استعمل النصح والإرشاد والتوبيخ اللفظي 🕔 لاعتقاده أنها أقوى من السيف، والخطبة القاصعة تحمل كشيرًا من الأغراض الخبرية التي تثري المعنى؛ ولكن البحث فيها وإحصائها كلها يطول المقام في البحث، وما ذكرناه للمثال لا للحصر.

## المبحث الثاني:

الإنشاء الطلبي حدّه، صيغه وأغراضه البلاغية، وتطبيقاته.

لا يكاد كتاب في البلاغة العربية يخلو من أسلوب الإنشاء، إذ يمثل العهاد الرئيس لمفهوم الجملة، 🕻 ويكون -مع الخبر- اللبنة الأساسية الفي منهاج البلاغة العربية؛ إذ قسم البلاغيون الكلام الى خسر وإنشاء، وسبق أن تحدثنا في الخير، وحده وأغراضه البلاغية، وما يجب لكل ضرب منه. وظهر في الحديث هناك تتنوع أساليب الخبر بحسب أحوال المخاطبين ومقام الخطاب، وبقى أن نتحدث عن أساليب الإنشاء وأنواعها وما يتحقق من البلاغة عند استعمالها، ولما كانت معرفة الشيء فرعًا عن تصوره كما يقول الأصوليين فمن المناسب أن نبدأ بتعرف الإنشاء (٢٠).

في اللغة: الإنشاء: الابتداء أو

الخلق والابتداع، وأنشأ الله الخلَّق: ابتدأ خلقهم، إذ يقال أنشأ الله السحاب، أي ابتدأها ويقال فلان ينشئ الأحاديث أي يضعها فهو إذن الابتداء والوضع والابتداع(٢١).

في الاصطلاح: تكاد تجتمع كلمة أرباب البلاغة على أنَّ الإنشاء: هو الكلام الذي لا يحتمل الصدق والكذب لذاته سواء كان الواقع الخارجي يطابقه أو لا يطابقه (٢٢) فهو «قولٌ لا يُوصف بصدق و لا بكذب، كأن تقول لإنسان: قِفْ، فهذا أمر لا يُقال لقائله: صادق و لا كاذب »(۲۳)، فالسؤال والطلب والنداء والنهي لا يحتملون التصديق والتكذيب، فكلها طلب، والطلب لا يستدعي بين صدقه وكذبه وإنّا الرفض أو التنفـــذ.

• صيغ الإنشاء الطلبي وأغراضها وتطبيقاتها:

للإنشاء الطلبي صيغ أربع وهي:

(الاستفهام، الأمر، النداء، النهي)، وهذه الصيغ إن كان الطلب فيها حقيقيًّا قلَّ موطأ البلاغة فيها، وإن خرجت عن معناها الحقيقى إلى معان مجازية كانت البلاغة فيها كبيرة، وهذا يُعرف عن طريق السياق الذي ترد فيه هذه الصيغ، وسنرى منها في الخطبة القاصعة وإيراداتها وكيفية توجيه المعنبي فيها إن شاء الله تعالى.

أولًا- الاستفهام: أول من أشار إليه وإلى أدواته وأغراضه اسيبويه (ت: ۱۸۰هـ) في كتابه تحـت بـاب (باب الاستفهام) وذكر له كثير من الأمثلة (٢٤)، وبعده ذكره الفراء (ت ٧٠٧هـ) في معاني القرآن وأبو عبيدة (ت ٢١٠هـ) في مجـازه والأخفـش الأوسط (ت ٢١٥هـ) في معاني القرآن (۲۵) فهو مصطلح قديم يراد منه طلب الفهم لشيء لم يكن مفهومًا بوساطة أدواته (٢٦).

• الأغراض البلاغية التي خرج إليها الاستفهام في الخطبة القاصعة: ١ - التقرير: وهو الاستفهام الذي يكون فيه السائل والمجيب يعرفان الجواب، وكثيرًا ما يأتي في سياق النفي، ومنه ما جاء في قوله (الملا): «أَ لَمْ يَكُونُوا أَرْبَابًا فِي أَقْطَارِ الْأَرَضِينَ وَمُلُوكًا عَلَى رِقَابِ الْعَالَمِينَ»(٢٧)، فقد بيَّن الإمام ( الله الذين هلكوا كانوا يدَّعون الربوبية لغرض امتلاك رقاب الناس، والذين وجه الخطاب إليهم يعرفون ذلك، ولذا خرج الاستفهام إلى التقرير، ففي قرارة أنفسهم يعرفون ما حصل لأولئك الذيـن ادعـوا الربوبيـة ومآلهـم إلى 🎊 أين، فكان للتقريرية التي استعملها أمر المؤمنين ( الله الحافز المكنون في أنفسهم واستنهاض الهمة فيهم للخلاص من الكبر والعجب.

> ومن الاستفهام التقريري ما جاء في قوله ( الله عنه عنه عنه الله علم الله عنه الله علم الله علم الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذجا..

الْمَاضِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ قَبْلَكُمْ كَيْفَ وَمَا تَسْأَلُونَ قَالُوا تَدْعُو لَنَا هَلْذِهِ كَانُوا فِي حَالِ التَّمْحِيصِ وَالْبَلَاءِ، أَ لَمْ يَكُونُوا أَثْقَلَ الْخَلَائِق أَعْبَاءً وَأَجْهَدَ الْعِبَادِ بَلَاءً وَأَضْيَقَ أَهْل الدُّنْيَا حَالًا اتَّخَذَتْهُمُ الْفَرَاعِنَةُ عَبِيدًا فَسَامُوهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَجَرَّعُوهُمُ المُرَارَ...»(۲۸)، ففي سياق ارشادهم لأخذ العبرة من الماضين شحذ أمير المؤمنين همم الناس لاتخاذ هولاء عبرة لهم والحذو حذوهم، وهم يعلمون ما حصل إليهم في غابر الأيام، فكانت التقريرية هنا بمثابة أسلوب الحجاج عليهم، فليس لهم بعد ذلك حجة؛ لأنَّهم يعلمون الماحوالهم.

٢- الاستفهام الإنكاري: وهو الاستفهام الذي يخرج عن معنى الفهم إلى الإنكار، وقد ذكر أمير المؤمنين ( الله اللون من الاستفهام في سياق استشهاده بقول رسول الله (سِينَةِ) فقال: «قَالَ (سِينَةِ):

الشَّجَرَةَ حَتَّى تَنْقَلِعَ بعُرُوقِهَا وَتَقِفَ بَيْنَ يَدَيْكَ، فَقَالَ (بَيْكَ الله عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ؛ فَإِنْ فَعَلَ الله لَكُمْ ذَلِكَ أَتُؤْمِنُونَ وَتَشْهَدُونَ بِالْحُقِّ؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: فَإِنِّي سَأُرِيكُمْ مَا تَطْلُبُونَ، وَإِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّكُمْ لَا تَفِيئُونَ إِلَى خَيْرٍ، وَإِنَّ فِيكُمْ مَنْ يُطْرَحُ فِي الْقَلِيبِ وَمَنْ يُحَزِّبُ الْأَحْزَابَ (٢٩)، فقد أنكر رسول الله (عليه عليهم إيهانهم، لأنَّـه يعـرف مكرهـم، وأنَّ سؤالهم هذا ليس حقيقيًا وإنَّم كان بدافع التكذيب والإنكار، ولذا خرج الاستفهام إلى معنى الإنكار، فكان توجيه المعنى عن طريقه إلى بيان الدناءة التي كانت تعيشها تلك الطغمة الفاسدة المنكرة لمعاجر رسول الله ( ويشيه)، وبه استبان المعنى الحقيقى من المجازي.

٣- النفي: من خروجات الاستفهام المجازية هو خروجه إلى

الأكرم (بين ) بأمير المؤمنين (الملين). ٤ - الاعتبار: يخرج الاستفهام في بعض الأحيان إلى أخذ العبرة، ومنه ما جاء في قوله ( الله الله عَرُوْنَ أَنَّ الله سُبْحَانَهُ اخْتَبَرَ الْأَوَّلِينَ مِنْ لَدُنْ آدَمَ صلوات الله عليه إِلَى الْآخِرينَ»(٣١)، فقد ذكر الإمام الاستفهام لغرض الاعتبار، وهذا ما كشف عنه السياق في قوله، وكيف أخذ العبرة من اختبار الله لخلقه من آدم في ادون. ٥- التيئيس: من المعاني التي يعطيها الاستفهام؛ التيئيس، وقد ورد هذا اللون من المعاني البلاغية في الخطبة القاصعة، فيقول الإمام أمير 🤼 المؤمنين (المليلة): (فَمَنْ ذَا بَعْدَ إبليس يَسْلَمُ عَلَى الله بِمِثْلِ مَعْصِيَتِهِ»(٣٢)، فقد أشار الإمام إلى التيئيس بأسلوب الاستفهام، فلا يأتي أحد بعد إبليس

يسلم على الله البتة، وهذا السياق

الاستفهامي أثرى المعنى العام من

المشركين حصروا تصديق النبي

النفي، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين (طِيرٌ): «.. فَقَالَ الْقَوْمُ كُلُّهُمْ: بَلْ ساحِرٌ كَنَّابٌ، عَجِيبُ السِّحْرِ خَفِيفٌ فِيهِ، وَهَلْ يُصَدِّقُكَ فِي أَمْرِكَ إلَّا مِثْلُ هَ ذَا يَعْنُونَنِي، وَإِنِّي لِمَنْ قَوْم لَا تَأْخُذُهُمْ فِي الله لَوْمَـةُ لَائِـم.. »(٣٠)، فقد خرج الاستفهام بـ (هـل) إلى النفى، فكان المعنى: لا يصدقك في أمرك إلا مثل هذا، ومثل هذا القول كثير في كلام العرب والقرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿هَلْ جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾ [الرحمن/ ٦٠]، وقد أثرى هذا الأسلوب البلاغي المعنى دلالة وقوة، وكان أوقع في نفوس المتلقين من غيره، وقول المشركين لرسول الله (سِيْنَةِ) في حادثة معجزة الشجرة بهذا الأسلوب أرادوا منه التهكم والتصغير، واستشهاد الإمام ( الله الحادثة في سياق خطبته ليبيِّن أنَّه أول القوم إسلامًا وأقدمهم إيهانًا ولم يسبقه إلى ذلك أحد؛ لأنَّ

الخطبة الشريفة. خلال التئس.

> ٦- الخبر: في فبعض أحيان الاستفهام يخرج إلى الإخبار ليبين مفهوم الخبر بطريقته، وهذا ما جاء فِي قوله (إليه): «فَانْظُرُوا إِلَى مَوَاقِع نِعَم الله عَلَيْهِمْ حِينَ بَعَثَ إِلَيْهِمْ ﴿ رَسُولًا فَعَقَـدَ بِمِلَّتِـهِ طَاعَتَهُـمْ وَجَمَعَ المُعَلَى دَعْوَتِهِ أَلْفَتَهُمْ كَيْفَ نَشَرَتِ النِّعْمَةُ عَلَيْهِمْ جَنَاحَ كَرَامَتِهَا»(٣٣)، فقد خرجت (کیف) عن حالیتها للخبر وقد أشار إلى هذا المعنى السياق الذي وردت فيهه فيهذه القطعة المباركة من الخطبة.

مما تقدم من أسلوب الاستفهام 💨 تبين أثـره في توجـه المعنـي والتأكيـد على المراد بطرقه المختلفة بوساطة أدواته، وقد أثرى هذا اللون من ألوان البلاغة العربية؛ الخطبة المباركة بالمعنى الذي استدعاه الإمام ليسترعى انتباه السامعين، فكانت للاستفهام الحضوي الكبري في هذه

ثانيًا/ الأمر: حدُّه، و تطبيقا ته .

المنابعة الم

في اللغة: أمر فلان فلانًا أي طلب منه فعل الشيء، وهو على وجهين: الأول: ما كان جمعه أوامر، وهو ما كان الطلب من الأعلى إلى الأدنى فيكون واجب التنفيذ مما يُسمى بالأمر الحقيقي، والثاني ما كان نقيض النهى وهو إلقاء القول لغرض الحصول على الفعل (٢٤).

في الاصطلاح: ذكر البلاغيون هذا اللون من البلاغة وعرفوه بأنَّه: طلب حصول الفعل على وجه الاستعلاء والإلزام شريطة أن يكون من الأعلى إلى الأدنى وهذا ما أسموه بالأمر الحقيقي، وإذا خرج الأمر عن هذا الإلزام فلا يصح بأن يُسمى حقيقيًا وإنَّما يكون مجازيًا يخرج عن الأمرية إلى معانٍ متعددة يكشفها السياق الوارد فيه الأمر (٥٥)، ولو

«اكتفوا بالجرء الأول من التعريف لما احتيجَ لهذه الخروجات، إذ لوكان التعريف هو: طلب حصول الفعل، لكان الأمر أمرًا بمعنى الطلب فقط»(٣٦).

\* صيغه وتطبيقاته: للأمر ثلاث صيغ في الطلب وهما:

1- فعل الأمر: وهي الصيغة التي يرد فيها مَن عنى الأمر بصيغة (افْعَلْ)، والفاعل فيه مستتر وجوبًا تقديره (أنت)، مثل: اذهب، قُمْ، جالسْ، قدِّمْ، قِ ..... وغيرها، وقد حازت الخطبة المباركة مجموعة من الأفعال بهذه الصيغة بمعان مختلفة يكشفها لنا السياق الواردة فيه، منها:

أ- الاعتبار: وذلك ما جاء في قول أمير المؤمنين (هي الله يأبليس؛ إذْ بِهَا كَانَ مِنْ فِعْلِ الله بإبليس؛ إِذْ أَحْبَطَ عَمَلَهُ الطّويلَ وَجَهْدَهُ الجُهِيد، وَكَانَ قَدْ عَبَدَ الله سِتّة آلافِ سَنةٍ لَا

يُدْرَى أَمِنْ سِنِي الدُّنْيَا أَمْ مِنْ سِنِي الدُّنْيَا أَمْ مِنْ سِنِي الْآنْيَا أَمْ مِنْ سِنِي الْآخِرَةِ»(٣٧)، وقد خرج ههنا الفعل عن معناه الحقيقي إلى الاعتبار، وهو المعنى البلاغي اللذي أفاده فعل الأمر هنا، وقد أشار الإمام علي (الله للخي مباشرة الله على البلاغي مباشرة

مما فعل إبليس بنفسه التي آل مآلها الله الخضيض والطرد عن رحمة الله، وهو الذي كان يعبد الله سنين عددا.

بلفظ (اعتبروا)، وهو أخذ العبرة

منه ما جاء في قوله (هي ):

(فَاعْتَ بِرُوا بِهَا أَصَابَ الْأُمْمَ
الْمُسْتَكْبِرِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنْ بَأْسِ الله
وَصَوْ لَاتِهِ وَوَقَائِعِهِ وَمَثْلَاتِهِ، وَاتَّعِظُوا
بِمَثَاوِي خُدُودِهِمْ وَمَصَارِعِ جُنُوبِمْ، الْحَارِعِ جُنُوبِمْ، اللهِ مِنْ لَوَاقِحِ الْحَارِعِ جُنُوبِمْ كَمَا

تَسْتَعِيذُونَهُ مِنْ طَوَارِقِ الدَّهْرِ (٢٨) ففي هذه المقطوعة من الخطبة الشريفة أراد الإمام (هلي أن يبين ما حصل للذين سبقوهم بأكثر من فعل لغرض أخذ العبرة وعدم

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذجا

«فَاحْـذَرُوا عَـدُوَّ الله أَنْ يُعْدِيَكُمْ بِدَائِهِ وَأَنْ يَسْتَفِزَّكُمْ بِنِدَائِهِ»(٣٩)، وهنا خرج الأمر إلى التحذير بلاغيًا فلا يريد معنى الفعل الحقيقي، وإنَّا تحذير المتلقى من عداوة إبليس له بالتكبر والغرور والعصبية فيؤدى ذلك به إلى الطرد من رحمة الله كما طُرد إبليس.

ج- الإرشاد: من المعاني التي خرج إليها الأمر في الخطبة هو الإرشاد، وذلك ما جاء في قوله ( الله عَلَيْ عَلَيْ الله وَ لَا تَكُونُ وا لِنِعَمِهِ عَلَيْكُمْ أَضْدَادًا، وَلَا لِفَضْلِهِ عِنْدَكُمْ حُسَّادًا»(ننه)، فقد أراد (طبع) إرشاد الناس بطريقة الأمر المجازى الذي أورده بصيغة اتقوا، والتقوى هنا أراد منها ارشادهم بدفع الندية والضدية عنهم مقابل نعمة الله التي أنعمها عليهم.

٢- اللام المقترنة بالفعل المضارع: من صيغ الأمر المعروفة عند

السقوط بمزالق السابقين؛ لأنَّ الأيام تتكرر والأحداث تُعاد، فقد استعمل الفعل (اعتبروا) والمراد منه بيان ترك التكبر والاتعاظ من قصص الأمم المستكبرين، وفيها شيء من التحذير والتهديد من غضب الله تعالى، ثمَّ انتقل إلى الفعل (اتعظوا)، وأراد بـــه أخذ العظة مما آلت إليه خدود الأمم السابقة ومصارعها، وقال بعد ذلك (استعيذوا)، والاستعاذة دائمًا تكون بالله من الشيطان وطوارق الدهر، وهنا أراد أن يوضح الإمام ( الله ان التكبر لا يقل شأنًا عن فعل الشيطان

ب- التحذير: فقد حذر أمير المؤمنين (طير) المسلمين بطريقة الأمر الإرشادي، فلم يستعمل معهم القوة في الطلب، وذلك في قوله:

وطوارق الحدثان، فكلها تؤدى

الله، وحركة الأفعال هذه أثْرَتِ المعنى

بإيراد الاعتبار على أكمل وجه.

كالإنسان إلى السقوط في هاوية غضب

ب- الاستهزاء والتكذيب: أورد

أمر المؤمنين (الله عنه الخطبة المباركة بعض القصص القرآنية المتعلقة بإبليس وما حدث مع رسول الله (بيالي)، وذكر كيف استُهْزء برسول الله (سي إبّان البعثة المكرمة، ومنها ما حصل معه في حادثة الشجرة، وقد ذكرها الإمام ( الله في القاصعة المباركة لغرض العبرة وعدم الوقوع في شراك التكبر مرة أخرى، فمن ذلك ما ذكره في القاصعة قول قريش للرسول الأكرم جنب رسول الله (بيالية) فيصفها أيَّا وصف، فيقول لمَّا طلب القرشيون 🎊 من الرسول الأكرم أن تأتيه الشجرة: «قَالَ (عِيْكُ): يَا أَيُّتُهَا الشَّجَرَةُ إِنْ كُنْتِ تُؤْمِنِينَ بِالله وَالْيَوْم الْآخِرِ وَتَعْلَمِينَ

أَنِّي رَسُولُ الله فَانْقَلِعِي بِعُرُوقِكِ

حَتَّى تَقِفِى بَيْنَ يَدَيَّ بِإِذْنِ الله، فَوَ

الَّذِي بَعَثَهُ بِالْحُقِّ لَانْقَلَعَتْ بِعُرُوقِهَا

العرب في كلامهم؛ اللام التي تقترن بالفعل المضارع، وهذا التركيب يُراد به الأمر، ولا يخرج عن المعنى العام لمفهوم الأمر؛ إذ يراد منه الحقيقي والمجازي بحسب رتبة المخاطب والمخاطَب، وهذا الذي يكشفه السياق، ففي الخطبة المباركة جاء بمعان مختلفة منها:

أ- الإرشاد: وهو أحد المعاني التي يخرج إليها الأمر الذي يكشف عنه السياق، ومنه ما جاء في الخطبة القاصعة في قول أمير المؤمنين (المليلة): «فَلْيَكُنْ تَعَصَّبُكُمْ لِكَارِمِ الْخِصَالِ وَ مَحَامِدِ الْأَفْعَالِ، وَمَحَاسِن الْأُمُورِ الَّتِي تَفَاضَلَتْ فِيهَا الْمُجَدَاءُ وَالنُّجَدَاءُ مِنْ بُيُوتَاتِ الْعَرَبِ»(٤١)، فقد خرج الأمر ههنا إلى الإرشاد، فقد أرشد الإمام (الله الناسَ إلى أن يكون التعصب لمكارم الخصال والأخلاق وأن تكون أفعالهم محمودة، ولا يكون تعصبهم كتعصب إبليس عنصريًّا ذاتيًّا تكبريًّا.

وَجَاءَتْ وَلَهَا دَوِيٌّ شَدِيدٌ وَقَصْفٌ قولهم الآخر إلى رسول الله (سَكُ الله) كَقَصْفِ أَجْنِحَةِ الطَّيْرِ حَتَّى وَقَفَتْ بصيغة الأمر معاندين على كفرهم وتكذيبهم لرسول الله (بيني ): «فَقَالُوا كُفْرًا وَعُتُوًّا: فَمُرْ هَذَا النَّصْفَ فَلْيَرْجِعْ إِلَى نِصْفِهِ كَمَا كَانَ، فَأَمَرَهُ الله إِنِّي أَوَّلُ مُؤْمِن بِكَ يَا رَسُولَ الله، وَأُوَّلُ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ الشَّجَرَةَ فَعَلَتْ مَا فَعَلَتْ بأَمْر الله تَعَالَى تَصْدِيقًا بنبُوَّتِكَ وَإِجْلَالًا لِكَلِمَتِكَ.. »(٤٣)، فقد وصف الإمامُ (الله ) فعل هؤلاء بالكفر والعتو وعدم الإيمان البتة، فأيُّ أناس كان يدعو رسول الله ( عقول مجَّة بعث؟! يطالبوه بمعجزة ويعدونه بالإيان؟ ولَّما يأتيهم بالمعجزة؛ لا يزيدهم ذلك إلا نفورًا وعتوًا وكفرًا رحم الله الشيخ أحمد الوائلي الذي يقول:

[مـن الكامـل] حقدٌ إلى حسدٍ وخسةُ معدنٍ مطرت عليك وكلهنَّ هتونُ

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا..... بَيْنَ يَدَى رَسُولِ الله (عِنْ ) مُرَفْرِفَةً، وَأَلْقَتْ بِغُصْنِهَا الْأَعْلَى عَلَى رَسُولِ الله ( الله الله عنه عنه عنه المنكبي أَعْضَانِهَا عَلَى مَنْكِبِي وَكُنْتُ عَنْ يَمِينِهِ (عِنْ)، فَلَجَّا نَظَرَ الْقَوْمُ إِلَى ذَلِكَ قَالُوا عُلُوًّا وَاسْتِكْبَارًا: لْفَمُرْهَا فَلْيَأْتِكَ نِصْفُهَا وَيَبْقَى نِصْفُهَا، فَأَمَرَهَا بِذَلِكَ فَأَقْبَلَ إِلَيْهِ نِصْفُهَا كَأَعْجَبِ إِقْبَالٍ وَأَشَدِّهِ دَوِيًّا فَكَادَتْ تَلْتَفُّ بِرَسُولِ الله (بِينِيُ) »(٢٤٢)، وقوله م (فَلْيَأْتِكَ نِصْفُهَا وَيَبْقَى نِصْفُهَا) أرادوا أن يستهزؤا برسول الله (علم) ويكذبوه لعدم تقبلهم هذا المشهد، 🐠 فأرادوا دفعه بكل ما أوتوا من قوة، لأنَّ ذلك سوف يضرب مصالحهم ويزيد من إقبال الناس على النبي الأكرم (سِيْنَانِينِ).

> ومنه ما جاء في تكملة هذه القصة المباركة التي يذكرها سيد الوصيين أمير المؤمنين ( الله فيذكر

رَامُوا بِهَا أَن يدفنوكَ فهالهم

أن عاد سعيهمُ هو المدفونُ وتوهموا أن يُغرقوكَ بشتمهم

أتخاف من غرق وأنتَ سفينُ (١٤١) ٣- المصدر النائب عن الفعل:

من الألفاظ التي تؤدي معنى الأمر في العربية هو المصدر النائب عن فعله، وهو شائع في الاستعمال العربي، وقد جاء في الخطبة القاصعة في مورد واحد أفاد عن طريقه التنبيه والتحذير، وذلك في قول أمير المؤمنين (طِلِيٌ): «أَلَا فَالحُـذَرَ الحُذَرَ مِنْ طَاعَةِ سَادَاتِكُمْ وَكُبَرَائِكُمْ الَّذِينَ تَكَبَّرُوا عَنْ حَسَبِهِمْ، وَتَرَفَّعُوا فَـوْقَ نَسَـبِهِمْ، وَأَلْقَـوُا الْهُجِينَـةَ عَـلَى رَبِّهِمْ، وَجَاحَدُوا الله عَلَى مَا صَنَعَ جهمْ مُكَابَرَةً لِقَضَائِهِ وَمُغَالَبَةً لِآلَائِهِ، فَإِنَّهُمْ قَوَاعِدُ أَسَاسِ الْعَصَبِيَّةِ، وَدَعَائِمُ أَرْكَانِ الْفِتْنَةِ، وَسُيُوفُ اعْتِزَاءِ اجُّاهِلِيَّةِ»(٥٤٠)، فقد صدَّر الإمامُ قوله بأداة التنبيه (ألا) ليسترعى انتباه

الناس لما سيقوله، ثمَّ جاء بالمصدر (الحذر) بمعنى احذروا، وتكراره أفاد التأكيد والبيان وليس من باب الإطناب، ولم يحذرهم الإمام ( الله من دون بيان السبب من التحذير، فقد أشار إلى سبب الحذر وهو تفادي الوقوع في آبار الفتنة والعصبية التي تستولي على عقول السادة والكبراء الذين تكبروا عن حسبهم وترفعوا فوق نسبهم؛ لأنَّهم قواعد أساس العصبية، ولفظ قواعد أراد منها الإمام ( الله الارتكاز، فالقاعدة تعنى مصدر الارتكاز فهم بمثابة الارتكاز الذي ترتكز عليه العصبية، وفيهم أنفة من الجاهلية لا 🤼 تفارق عقولهم، وهذه القرائن ميَّزتهم عن السادة والكبراء الذين التزموا أوامر الله وانتهوا بنواهيه ولم تأخذهم حمية الجاهلية، فالقرائن أفادت البيان

ثالثًا/ النهي: صوره وأغراضه

والتوضيح الضدي.

اللاغية:

النهي في اللغة: يقول ابن فارس: «النون والهاء والياء، أصل صحيح يدل على غاية وبُلوغ، ومنه أنهيتُ إليه الخبر: بلَّغتُه، ونهاية كلِّ شيء: عايتُه، ومنه: نهيتُه عنه، وذلك لأمر لىفعله، فإذا نهيته فتنتهى عنك؛ فتلك الخاية ما كان...والنُّهية: العقل؛ لأنه ينهى عن قبيح الفعل، والجمعُ: نُهي»(٢٤٦)، والنهى خلاف الأمر فهو طلب أيضًا؛ ولكنه بعكس طلب الأمر؛ إذ هو طلب الكف عن الفعل والزجر عنه (١٤٧).

في الاصطلاح: فهو من الأساليب الإنشائية التي تفيد طلب الكف عن الفعل على وجه الاستعلاء (١٤١٠)، وله صورة واحدة للعمل، وهي (لا الناهية + الفعل المضارع)، وقد يخرج النهي عن معناه الحقيقي إلى معانٍ أخرى بلاغية يكشف عنها السياق بالمعنى العام حاله في ذلك

حال الأساليب الأخرى، منها:

١ - النصح والإرشاد: في أغلب مفاصل الخطبة المباركة ورد النصح والإرشاد ولكن بأساليب مختلفة، ومن هذا يكشف مدى الشعور بالمسؤولية من قبل الإمام أمير المؤمنين (الليم)، فمن هذا الغرض ما جاء بصورة النهي قوله (هلي): (وَلَا تَكُونُوا كَالْمُتَكَبِّرِ عَلَى ابْن أُمَّهِ مِنْ غَيْرِ مَا فَضْل جَعَلَهُ الله فِيهِ سِوَى مَا أَخُقَتِ الْعَظَمَةُ بِنَفْسِهِ مِنْ عَدَاوَةِ الْحُسَدِ وَقَدَحَتِ الْحُمِيَّةُ فِي قَلْبِهِ..»(٤٩)، قدَّم (الله النصح للناس بطريقة النهي، وهو لم يستعمل النهي الحقيقي بالفرض والإلزام والردع وقوة الحكم، وإنَّما كان بهذه الطريقة الأبوية الشاعرة بالألم والخوف على مستقبل الرعية.

ومن ذلك أيضًا ما جاء في قوله عَلَيْكُمْ أَضْدَادًا وَلَا لِفَصْلِهِ عِنْدَكُمْ

رفع الصوت بطلب من يُنادى، وله كُوسًادًا» (٥٠)، لأنَّ الذي يجحد نعمة رفع الصوت بطلب من يُنادى، وله الله تعالى يخسرها ويجنى من جحده غضب الله، لذلك كان النصح بطريقة النهي المباشر.

> ٢- التحذير: فقد جاء في الخطبة المكرمة أسلوب النهيي وأريد منه التحذير، وذلك في قوله ( الله عنه ): «وَلَا تُطِيعُوا الْأَدْعِيَاءَ الَّذِينَ شَرِبْتُمْ بصَفْوكُمْ كَدَرَهُمْ، وَخَلَطْتُمْ بصِحَّتِكُمْ مَرَضَهُمْ »(١٥)، فقد حذرهم الإمام (ﷺ) من إطاعة الأدعياء وهم أبناء البغايا الذين لا يعرفون آباءهم، وهذه إشارة منه (الله المعاوية وعمرو بن العاص حيث كانا كلاهما من الأدعياء.

> > رابعًا/ النداء:

في اللغة: هو مشتق من الندى، والنداء هو الصوت (٢٥)، فهـو «صـوتٌ مجـردٌ غـير مفهـوم الكلمات... و"النداء" من العبد في القـر آن يـأتي بمعنـي الدعـاء.... فهـو

حروف مخصوصة..... يُقال: ناداه، ونادى به، مناداة ونداء؛ أي صاح به ودعاه بأرفع الصوت»(٥٠)، فهو رفع الصوت، وطلب من المقابل أن أقبل.

في الاصطلاح: لا يختلف معنى النداء في الاصطلاح عن معناه اللغوي، فهو: مخاطبة المنادي بوساطة أحد أحرف النداء المنابة عن الفعل (أدعو)، وتوجيه الدعوة له بالإقبال(٤٥)، وللنداء مجموعة من الأغراض يؤديها في السياق البلاغي، منها ما جاء في الخطبة القاصعة الماركة:

۱۸۱

١ - الإنكار: وهو من الأغراض التي يخرج إليها النداء عن معناه الحقيقى في الإقبال، وقد جاء في مضار الخطبة القاصعة في ذكر أمس المؤمنين (الملا) إنكار المشركين نبوة رسول الله (عليه): «لَّا أَتَاهُ البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا............................

وَلَا أَحَدُّ مِنْ بَيْتِك »(٥٥)، فقد انكروا

عليه ما جاء به، فكان نداؤهم لبيان الإنكار وعدم قبول الأمر.

٢- الأمر: يأتي الأمر بصيغة النداء؛ ليكشف مدى صدق المنادي وإطاعة المنادي، ومنه ما جاء في الخطبة القاصعة في حادثة الشجرة؛ إذ قال رسول الله للشجرة: «يَا أَيَّتُهَا الشَّجَرَةُ إِنْ كُنْتِ تُؤْمِنِينَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتَعْلَمِينَ أَنِّي رَسُولُ

الله فَانْقَلِعِي بِعُرُوقِكِ» (٥٦)، فقد أشار رسول الله ( الله المناه الله السجرة بصيغة النداء وهو يأمرها بالفعل.

> المبحث الثالث التقديم والتأخير وأثرهما

فى توجيه المعنى وتطبيقهما في الخطبة يُعدُّ التقديم والتأخير مظهرًا من مظاهر إثراء المعنى، يعمد إليها المتكلم بقصدية بيان المعنى المراد

إنَّكَ قَدِ ادَّعَيْتَ عَظِيمًا لَمْ يَدَّعِهِ آبَاؤُكَ من هذا الأسلوب البلاغي الرصين، ويُمثلان قدرات تعبيرية يستعملها المتكلم الذكى ويُديرها إدارة حية وواعية، فيسخرهما تسخيرا منضبطا مقصودًا للبوح بأفكاره وأحاسيسه ومختلف خواطره، ومواقع الكلمات من الجملة تأتى بمعانٍ مختلفة يبيِّنها السياق العام في التركيب، وهي شديدة الحساسية، وأي تغيير فيها يحدث تغييرات جوهرية في تشكيل المعاني وألوان الحس وظلال

ففي اللغة: التقديم: مأخوذة من (قَدَمَ)، و «الْقَافُ وَالدَّالُ وَالْمِهُ أَصْلُ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى سَبْق وَرَعْفٍ...» فهو من السبق، وهو نقيض التأخير، والتأخير: هو ضد التقديم، ذلك أنَّ «الهمزة والخاء والراء أصلٌ واحِدٌ إليه ترجع فروعة وهو خلاف التقدُّم»(٥٩).

النفس (۷۰).

في الاصطلاح: فهو تقديم الألفاظ التي حقها أن تتأخر وتأخير ما حقه التقديم (٢٠٠)، فلم يختلف المعنى العام الاصطلاحي عن المعنى اللغوي كما تبيّن في التعريفات.

والتقديم والتأخير كمفاصل البلاغة الأخرى، فيا قُدِّم لفظ على لفظ إلا لغرض أريد منه، ولا يتأخر لفظ إلا لغرض أيضًا، ومن الأغراض التي جاءت في التقديم والتأخير في الخطة القاصعة:

١- الحصر: وهو من الأغراض التي يخرج إليه التقديم والتأخير، ومنه ما جاء في مطلع الخطبة القاصعة، يقول أمير المؤمنين (هيلا): «الحُمْدُ لله الَّذِي لَبِسَ الْعِزَّ وَالْكِبْرِيَاءَ وَاخْتَارَهُمَا لِنَفْسِهِ دُونَ خَلْقِهِ»(١٦)، فقد قدَّمَ شبه الجملة (لنفسه) على فقد قدَّمَ شبه الجملة (لنفسه) على (دون خلقه)، وهو حقه أن يتأخر لغرض حصر العز والكبرياء بنفس لغرض حصر العز والكبرياء بنفس الله ولا يجوز لغيره أن يلبسهما، فخرج

التقديم هنا للحصر.

٢- الاهتمام: يخرج التقديم والتأخير إلى الاهتهام لبيان اهتهام الباث باللفظ المتقدم، وهذا ما جاء في قول الإمام (المنه الناخة برر بذلك مَلَائِكَتَهُ المُقَرَّبِينَ لِيَمِيزَ المُتُوَاضِعِينَ مِنْهُمْ مِنَ الْمُسْتَكْبِرِينَ»(٦٢)، إذ قدَّم الإمام لفظ (بذلك) الذي يقصد به العزَّ والكبرياء، وقد أشار إليها بصيغة الواحد للدلالة على أنها غير منفكين عن بعضها، وهما من مختصاته تعالى ولا ينازعه بهم أحد، وهذا التقديم أفاد اهتمام الله تعالى بهذين الأمرين، وكذلك تقديم شبه الجملة (منهم) للغرض ذاته.

ومن ذلك ما جاء في الآية المباركة التي استشهد أمير المؤمنين بها، وهي قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ \* فَإِذَا سَوَّ يُتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَادُ اللهُ سَاجِدِينَ \* [ص/ ٧٢]، فقد فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \* [ص/ ٢٢]، فقد

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا......

قدَّمَ تعالى (فيه) وقدَّم (له) وهو من ( الله الجار والمجرور (عليه) ويقصد متعلقات الفعل (فقعوا)، وتقديمه على (ساجدين) لاهتهام الله تعالى بآدم (اللينا).

> ٣- للبيان: يأتي في بعض السياقات النصية التقديم والتأخير للبيان ر والتأكيد، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين (طِلِيُّ): ﴿إِنَّ حُكْمَـهُ فِي أَهْـل السَّاءِ وَأَهْل الْأَرْض لَوَاحِدُ »(٦٣)، حيث قدَّم متعلقات الجملة الإسمية (فِي أَهْلِ السَّاءِ وَأَهْلِ الْأَرْضِ) على الخبر (لواحد) للبيان والتأكيد، وتكرار كلمة (أهل) زادت من المعنى توكيدا.

 ٤ للتوهين والتصغير: يأتي بالخطورة الدائمة. التقديم والتأخير لغرض التوهين والتضعيف والتصغير، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين (المليلة) يشحذ همم الناس وحثهم على منابذة إبليس، فيقول: «فَاجْعَلُوا عَلَيْهِ حَدَّكُمْ وَلَهُ جِدَّكُمْ "(٢٤)، فقدَّم الإمام

إبليس، لتوهينه وتصغيره وبيان ضعفه، وشحذ همم الناس وبيان قدرتهم على ذلك وأن كيده ضعيفٌ

فلا يمكنوه من أنفسهم.

٥- التحذير: كثيرًا ما يأتي التقديم والتأخير لغرض التحذير، ومنه ما جاء في سياق الخطبة الشريفة يحذر الإمامُ ( الله الناسَ من إبليس وجنوده، فيقول: «فَإِنَّ لَهُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ جُنُودًا وَأَعْوَانًا وَرَجِلًا وَفُرْسَانًا »(٥٠)، إِذْ قَدَّم (لَهُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ) وهو الخبر ومتعلقاته على اسم إنَّ (جنودًا)؛ كى يُحذرهم منه لأنَّ مشروعه يمتاز

ومنه ما جاء في قوله ( الله ا): «فَاتَّقُوا الله وَلَا تَكُونُوا لِنِعَمِهِ عَلَيْكُمْ أَضْدَادًا، وَلَا لِفَضْلِهِ عِنْدَكُمْ حُسَّادًا (النَّعَمِهِ عَلَيْكُمْ) فتقديم (لِنِعَمِهِ عَلَيْكُمْ) والظرف (لِفَضْلِهِ عِنْدَكُمْ) تحذيرًا من جحود نعم الله تعالى التي أنعمها

على الناس، وشكرها يؤدي إلى دوامها، وجحودها يؤدي إلى زوالها، وللذا جاء التحذير حتَّى لا يقعوا في المحظه (.

٦- التهكم: تُقدَّم بعض الألفاظ لغرض التهكم، ومنها ما جاء في قول أمير المؤمنين (المنه وكلا تُطِيعُوا الْأَدْعِيَاءَ الَّذِينَ شَرِبْتُمْ بِصَفُوكُمْ كَدَرَهُمْ، وَخَلَطْتُمْ بِصِحَّتِكُمْ مَرَضَهُمْ، وَأَدْخَلْتُمْ فِي حَقِّكُمْ بَاطِلَهُمْ، وَهُمْ أَسَاسُ الْفُسُوقِ وَأَحْلَاسُ الْعُقُوقِ، اتَّخَذَهُمْ إبليس مَطَايَا ضَلَالٍ، وَجُنْدًا مِهُ يَصُولُ عَلَى النَّاس، وَتَرَاجِمَةً يَنْطِقُ عَلَى أَلْسِنتِهِمْ اسْتِرَاقًا لِعُقُولِكُمْ...»(١٧)، بعد أن حذرهم الإمام ( الله عن إبليس نصحهم بعدم الركون إلى كبرائهم تعالى. وأدعيائهم الذين اتخذهم إبليس مطايا يركبهم أنَّى شاء، وفي هـذه القطعة مجموعة من الألفاظ المقدَّمة وهي حقها التأخير؛ لكن ما نريده

في التهكم هو تقديم (جندًا) على الفعل و (تراجمة) على (ينطق) وهما للتهكم والاستخفاف في عقولهم. 

٧- للتخصيص: من الأغراض البلاغية التي يفيدها التقديم

البلاغية التي يفيدها التقديم والتأخير هو غرض التخصيص، والتأخير هو غرض التخصيص، ولعلَّ هذا الغرض هو الأبرز في كلام العرب والقرآن الكريم، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين (هيه بعد أن يبين حال البيت الحرام: «... يُمَلِّلُونَ لله حَوْلَهُ وَيَرْمُلُونَ عَلَى الفظ الجلالة (لله) للتخصيص، ذلك أنَّ التهليل والتكبير من مختصات ذاته المقدسة، وكذلك أخرها في قوله (له) أيضا ليبين الخصوصية في الأعهال لله أيضا ليبين الخصوصية في الأعهال لله

٨- للتسلية: في بعض السياقات يُقدَّم اللفظ أو يؤخر لغرض التسلية وتخفيف الحزن أو الخوف، ومنه ما جاء في الخطبة الشريفة في قول أمير

البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا.....

(أعرابًا)، وهذا الأسلوب يحملٌ في المؤمنين (طِلِيِّ): «حَتَّى إِذَا رَأَى الله طيته التنبيه إلى جانب التقريع المباشر والذم الخطابي الصريح، ومثله تقديم (وَبَعْدَ المُوالَاةِ) على المفعول (أحزابًا).

١٠- للسبق والترتيب: يخرج التقديم والتأخير لغرض السبق والترتيب بين الأشياء زمنًا أو أفضليَّة، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين (المالية): «..فَأَمَّا النَّاكِثُونَ فَقَدْ قَاتَلْتُ، وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَقَدْ جَاهَـدْتُ، وَأَمَّا الْمَارِقَـةُ فَقَـدْ دَوَّخْتُ، وَأَمَّا شَيْطَانُ الرَّدْهَةِ فَقَدْ كُفِيتُهُ بصَعْقَةٍ شُمِعَتْ هَا وَجْبَةُ قَلْبهِ وَرَجَّةُ صَدْرهِ... »(١٧)، فنجد أنَّه قدَّم الناكثين -وهم أصحاب الجمل-على القاسطين- وهم أهل صفين-وكذلك قدَّمها على المارقين- وهم أهل النهروان- للترتيب الزمني في القتال، والسبق الحدثي الذي قامت المعارك معهم، فكان غرض التقديم

سُبْحَانَهُ جدَّ الصَّبْرِ مِنْهُمْ عَلَى الْأَذَى في مَحَبَّتهِ وَالِاحْتِهَالَ لِلْمَكْرُوهِ مِنْ خَوْفِهِ جَعَلَ أَهُمْ مِنْ مَضَايِق الْبَلَاءِ فَرَجًا»(٢٩)، إذ قدّم متعلقات الفعل (جعل) وهي (لَحُمْ مِنْ مَضَايِقِ لْ الْبَلَاءِ) على مفعوله (فرجًا) لغرض التسلية وحثهم على الصبر ومكاره الدهر والأذى، لأنَّ الله تعالى إذا رأى العبد صابرًا جعل له من بين همومه فرجًا ينفس به كُرَبه.

٩ - التقريع: من الأغراض التي يخرج إليها التقديم والتأخير؛ غرض التقريع والتأنيب وبيان مآل الحال النذي وصل إليه المقرّع، ومنه ما جاء في قول أمير المؤمنين ( المليلة ) في ذكر أحوال العرب بعد الهجرة، يقول: «وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ صِرْتُمْ بَعْدَ الْهِجْرَةِ أَعْرَابًا وَبَعْدَ الْمُوالَاةِ أَحْزَابًا (٧٠٠)، فقرَّعهم الإمام (هلي على بطريقة تقديم الظرف (بَعْدَ الْهِجْرَةِ) على المفعول

للسبق والترتيب الزمني.

الألفاظ التي قُدِّمت وحقها أن تتأخر لأغراض مختلفة، وأكثرها الجار والمجرور (متعلقات الأفعال)، لكننا نكتفى بهذا القدر رعاية للاختصار وخشية الإطالة، وما ذكرناه للتمثيل لا للحصر. والحمد لله رب العالمين.

### الخاتمة

الحمد لله على ما أنعم، والشكر له على ما قـدُّم، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آلمه الغر الميامين، بعد هذه الرحلة المتعة في رحاب الخطبة القاصعة، تمخض البحث بالنتائج الآتية:

١- كان للبنية التركيبية أثرها الجلى في توجيه المعنى المراد بطرقها المختلفة.

٢- لا تقلُّ الخطبة القاصعة الشريفة أهمية عن خطب أمير المؤمنين (الله) في سِفْره الخالد (نهج البلاغة) المبارك.

٣- أدّى الخبر في الخطبة القاصعة وفي الخطبة المباركة كثير من أغراضه التي أراد الإمام إيصالها للمجتمع المُخاطَب، فكان للخبر موقعه المُميَّز بجمله وبيان أغراضه. ٤- حاز موضوع الإنشاء الحظ الأوفر والأوفى في مفاصل الخطبة المباركة، إذ كان من أكبر المباحث مادَّة في تأديـة المعنـي، ويمكـن تمـس ذلك من:

أ- الاستفهام: امتلك حيِّزًا معيَّنًا في الخطبة، وأدَّى بأغراضه المختلفة إلى إثراء السياقات بالمعاني الكثيرة.

ب- الأمر: استعمل الإمام (الله) موضوع الأمر البلاغي كثيرًا في سياقات الخطبة بصيغه المختلفة، وكان لصيغة (فعل الأمر افعل) الحظوى في ذلك.

ج- النهي: كان أقل إيرادًا من صيغ الإنشاء الطلبي الأخرى في الخطسة.

د- النداء: جاء بطريقة غاية في

التناص القصصي، وبكثرة صيغ وقد اقتصرنا على بعضها رعاية

الروعة في استعماله لتأدية أغراضه ٥- أدَّى موضوع التقديم والتأخير المختلفة، وحصَّته كانت بطريقة الأغراض المختلفة في الخطبة الشريفة، الإنشاء الطلبى زادت مفاصله في للاختصار.

> والخطبة الشريفة. هوامش البحث

(١) يُنظر: التفسير اللغوي للقرآن الكريم: ٦، مجلة دراسات إسلامية معاصرة: عهد الإمام على ( الله الله الأشر - دراسة في الأفكار والصياغة -: ٢٧١.

- (٢) التفسير اللغوى للقرآن الكريم: ٣٥.
- (٣) يُنظر: تأويل مشكل القرآن: ٣٠٠.
  - (٤) يُنظر: مجاز القرآن: ١/ ١١١.
  - (٥) يُنظر لسان العرب، مادة (قصع).
- (٦) نهج البلاغة، شرح محمد عبدة: ٢٨٤، هذا المقطع ذكره الشيخ محمد عبدة في شرحه.
  - (٧) ينظر: معجم مقاييس اللغة: ٢/ ٢٣٩.
    - (٨) لسان العرب، مادة (خبر).
- (٩) ينظر: المعجم القرآني، دراسة معجمية لألفاظ القرآن الكريم: ٢/٥.
  - (۱۰) تفسير من هدى القرآن: ١/ ١٠٥.
- (١١) ينظر: الكتاب:١/ ٣١٤، مجاز القرآن:
- ١/ ٧٤، تأويل مشكل القرآن: ٢١٣- ٢١٤،
- المقتضب: ١/ ١٢ ٢١، الصاحبي في فقه اللغة:
  - ١٧٩، دلائل الإعجاز: ٦-٧.
- (۱۲) مباحث علم المعاني في تفسير (من هدي القرآن) للسيد محمد تقى المدرسي، (رسالة): .10
- (١٣) ينظر: البلاغة والتطبيق: ١٠٧، جواهر

البلاغة: ٣٨، علم المعاني، دراسة وتحليل: ٤٢، البلاغة فنونها وأفنانها: ١١٣، الأساليب البلاغية في تفسير نظم الدُّرر في تناسب الآيات والسّور، (اطروحة): ٢٦.

- (١٤) نهج البلاغة: ٢٨٥.
- (١٥) المصدر نفسه: ٢٨٥.
- (١٦) المصدر نفسه: ٢٨٥.
- (۱۷) المصدر نفسه: ۲۸٦.
- (١٨) المصدر نفسه: ٢٩٦.
- (١٩) المصدر نفسه: ٢٩٦.
- (٢٠) يُنظر: بلاغة التراكيب دراسة في علم
  - المعانى: ١٩٥.
- (٢١) يُنظر: لسان العرب، مادة (نشأ)، الصحاح في اللغة: ١/ ٧٧.
- (٢٢) يُنظر: الإيضاح: ٢/ ١٣٠ ١٣٢، المطوَّل
- شرح تلخيص مفتاح العلوم: ٢٠٦، التعريفات:
  - ٣٨، الأساليب الإنشائية في النحو العربي: ١٣.
    - (٢٣) الكافي في البلاغة: ٣٣٠.

(۲٤) يُنظر: الكتاب: ٣/ ١٧٣ – ١٨١.

(٢٥) يُنظر: معانى القرآن: ١/ ٢٣، مجاز القرآن:

٢/ ٢٣١، معاني القرآن (الأخفش الأوسط)

(ت: ۲۱۵هـ: ۱/ ۵۶.

(٢٦) يُنظر: مفتاح العلوم: ٥٢٤. المطول،

الصاحبي في فقه اللغة، أبن فارس: ١٥١. (٤١) المصدر نفسه: ٢٩٤.

(٢٧) نهج البلاغة: ٢٩٥.

(۲۸) المصدر نفسه: ۲۹٤.

(٢٩) المصدر نفسه: ٢٩٩.

(۳۰) المصدر نفسه: ۲۹۳.

(۳۱) المصدر نفسه: ۲۹۰.

(٣٢) المصدر نفسه: ٢٨٥.

(٣٣) المصدر نفسه: ٢٩٦.

(٣٤) يُنظر: كتاب العين: ٨/ ٢٩٧، مقاييس

اللغة: ١/ ١٣٧، المفردات في غريب القرآن: ١/

٤٧، لسان العرب مادة (أمر): ٤/ ٢٦، تهذيب

اللغة: ٥/ ١٥٩، تاج العروس: ١/ ٢٤٦٣،

المعجم القرآني: ١/ ٦١٧.

(٣٥) يُنظر: الأمالي الشجرية: ١/ ٦٨، مفتاح

العلوم: ٨٦،٥٤٣، التلخيص في علوم البلاغة:

١٦٨ - ١٦٩، معجم المصطلحات البلاغية: ١/

١٣.

(٣٦) مباحث علم المعاني في تفسير من هدي

القرآن، (رسالة): ٥٠.

(٣٧) نهج البلاغة: ٢٨٥.

(۳۸) المصدر نفسه: ۲۸۸ – ۲۸۹.

(٣٩) المصدر نفسه: ٢٨٩.

(٤٢) المصدر نفسه: ٢٩٤.

(٤٣) المصدر نفسه: ٢٩٤.

(٤٤) ديو ان الو ائلي: ٤٢.

(٥٥) نهج البلاغة: ٢٨٨.

(٤٦)) معجم مقاييس اللغة: ٥/ ٣٥٩– ٣٦٠.

(٤٧) يُنظر: المعجم القرآني: ٣/ ٦١٦.

(٤٨) يُنظر: الأمالي الشجرية: ١/ ٢٧١، مفتاح

العلوم: ٥٤٥، الإيضاح: ١/ ١٤٥.

(٤٩) نهج البلاغة: ٢٨٧.

(٥٠) المصدر نفسه: ٢٨٨.

(٥١) المصدر نفسه: ٢٨٨.

(٥٢) يُنظر: لسان العرب، مادة (ندى).

(٥٣) المعجم القرآني: ٣/ ٥٠٦.

(٥٤) ينظر: التلخيص/ ١٧٢، والمطول/ ٢٤٤.

(٥٥) نهج البلاغة: ٢٩٨.

(٥٦) المصدر نفسه: ٢٩٩.

(٥٧) يُنظر: دلالة التراكيب: ١٧٥.

(٥٨) معجم مقاييس اللغة: ٥/ ٦٥، يُنظر:

المعجم القرآني: ٣/ ٢٨.

(٥٩) معجم مقاييس اللغة: ١/ ٦٤.

(٦٠) يُنظر:البرهان في علوم القرآن: ٣/ ٢٣٣،



يُنظر: معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: (٦٦) المصدر نفسه: ٢٨٨.

۲/ ۳۲۰. (۱۷) المصدر نفسه: ۲۸۸.

(٦١) نهج البلاغة: ٢٨٤. (٦٨) المصدر نفسه: ٢٨٩.

(٦٢) المصدر نفسه: ٧٨٥. (٦٩) المصدر نفسه: ٢٩٤.

(٦٣) المصدر نفسه: ٢٨٥. (٧٠) المصدر نفسه: ٢٩٦.

(٦٤) المصدر نفسه: ٢٨٧.

(٦٥) المصدر نفسه: ٢٨٧.



# البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا...........................

- القرآن الكريم.
- الأساليب الإنشائية في النحو العربي، عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، مصر، ط٢، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- الأساليب البلاغية في تفسير (نظم الدُّرر في تناسب الآيات والسّور)، (اطروحة)، عقيد خالد العزاوي، جامعة بغداد، ابن رشد، ٢٠٠٢م.
- و الأمالي الشجرية، ابن الشجري (ت ٥٤٢هـ)، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، الدكن، ١٣٤٩هـ.
- الإيضاح في علوم البلاغة، لجلال الدين محمد بن عبد الرحمن الخطيب القزويني ت (٧٣٩هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر الفاطمي، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٤هـ- ٢٠٠٤م.
- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي البراهيم، (ت ٧٩٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، ط١، ١٣٧٧هـ ١٩٥٨م.
- بلاغة التراكيب، دراسة في علم المعاني، د. توفيق الفيل، مكتبة الآداب، القاهرة، د. ط، د. ت.
- البلاغة فنونها وأفنانها، فضل حسن عباس، دار
   الفرقان، الأردن، ط٤، ١٩٩٧م.

- البلاغة والتطبيق، د. أحمد مطلوب، ود.
- كامل حسن البصير، ط١، الجمهورية العراقية، ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م.
- تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) تحقيق: السيد أحمد صقر الناشر دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ١٩٧١هـ ١٩٧٣م.
- التعریفات، أبو الحسن علي بن محمد (الشریف الجرجاني) (ت: ٨١٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٣، ٨٠٤هـ ١٩٨٨م.
- التلخيص في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ضبطه وشرحه عبد الرحمن البرقوقي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط٢، ١٩٣٤م.
- تهذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري الهروي (ت: ٣٧٠هـ)، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، محمد فرح العقدة.
- جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د. ط، ٢٠٠١م.
- دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني (ت:
- ٤٧١هـ)، تعليق: محمود محمد شاكر، مطبعة المدنى، القاهرة، ط٣، ١٩٩٢م.
- الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، أحمد بن فارس (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: مصطفى

الشويمي، مؤسسة بدران للطباعة، بيروت، لنان، ١٣٨٣هـ، ١٩٦٤م.

• علم المعاني، دراسة وتحليل، كريمة محمود أبو زيد، دار التوفيق النموذجية، القاهرة، ط١،

• الكافي في البلاغة، أيمن أمين عبد الغني، دار التوفيقية للتراث، القاهرة، د. ط، ٢٠١١م.

• كتاب العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت: ١٧٥هـ)، تحقيق د. مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي، دار الرشيد للنشر، د. ط، ١٩٨١م.

• الكتاب، كتاب سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر (ت: ١٨٠هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط٢،

• لسان العرب، جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم المعروف بابن منظور (ت: ٧١١هـ)، حققه وعلّق عليه، ووضع حواشيه: عامر أحمد حيدر، راجعه: عبد المنعم خليل إبراهيم، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

• مباحث علم المعاني في تفسير (من هدى القرآن) للسيد محمد تقي المدرسي، (رسالة)، خالد عبد النبى الأسدى، كلية العلوم الإسلامية، جامعة

كربــلاء، ۲۰۱۷م.

• مجاز القرآن، معمّر بن المشي أبو عبيدة (ت:

• ٢١هـ)، عارضه بأصوله وعلق عليه: د. محمد فؤاد سركين، نشر مطبعة سامي الخانجي الكتبي، مطبعة السعادة، مصر، ط١، ١٣٧٤هـ - ١٩٥٥م.

• مجلة دراسات إسلامية معاصرة: عهد الإمام على (إليه المالك الأشتر - دراسة في الأفكار

والصياغة -، أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي، العدد: ٩، ٢٠١٤م.

• المطوَّل شرح تلخيص مفتاح العلوم، سعد الدين التفتازاني (ت: ٧٩٢هـ)، تحقيق: د. عبد الحميد الهنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٣٣٣هـ - ٢٠٠١م.

• معاني القرآن، (الأخفش الأوسط) (ت: ٢١٥هـ)، تحقيق: د. فائز فارس، دار الرشيد للنشر، ط٢ ،١٤٠١هـ- ١٩٨١م.

• معاني القرآن، الفراء (ت: ٢٠٧هـ) تحقيق د. محمد علي النجار، وأحمد يوسف نجاتي، عالم الكتب، بيروت، ط٢، ١٩٨٠م.

• المعجم القرآني، دراسة معجمية لألفاظ القرآن الكريم، د. حيدر علي نعمة، د. أحمد علي نعمة، مطبعة السيماء، بغداد، د. ط، ٢٠١٣م.

• معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، د.

اب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عله اسلا

# البنية التركيبية القرآنية وأثرها في توجيه المعنى الخطبة القاصعة أنموذ جا............................

أحمد مطلوب، المجمع، العلمي العراقي، بغداد، أميل يعقوب، منشورات محمد على بيضون، دار ۱۹۸٦م.

• معجم مقاييس اللغة، ابن فارس (ت: ٣٩٥هـ)،

تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ- ١٩٧٩م.

المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني ً (ت: ۲۰۰هـ)، تحقيق: صفوان عدنان داودي، دار 🎉 القلم، دمشق، ط٤، ٢٠٠٥م.

 المقتضب، أبو العباس محمد بن يزيد المبرد (ت: ٢٨٦هـ)، تحقيق: حسن حمد، مراجعة: د.

الكتب العلمية، يمروت- لبنان، ط١، ١٤٢٠هـ-

۱۹۹۹م.

• من هدى القرآن، السيد محمد تقى المدرسي، دار القارئ، بروت، لبنان، ط۲، ۲۰۰۸م.

• نهج البلاغة، الإمام على (الله المريف)، جمع: الشريف الرضى ت (٤٠٦هـ)، شرح: الشيخ محمد عبدة، مؤسسة المختار، القاهرة، ط٢، ٨٠٠٨م.

#### **Editors Board**

Prof. Dr. Salah Mahdi Al- Fartousi University of Rotterdam-Holland Prof. Dr. Abdul Ali Safih al-Tai Advisor to the Ministry of Education France

Prof. Dr. Jawad Kazem Al -Nasrallah University of Basra- College of Arts Prof.Dr. Abdul Hussain Abdul Rida Al Omari University of Dhi Qar- College of Arts

Prof. Dr. Hussein Ali Al-Sharhani Dhi Qar University- College of Education for Human Sciences

Prof. Dr. Mohamed Hassanein Al-Naqawi University of Bahaauddin- Pakistan

Prof. Dr. Mustafa Kadhim Shgedl College Of Arts/Baghdad University Asst. Prof. Dr. Nieamah Dahsh Farhan Al- Taee
University of Baghdad
College of Education Ibn Rushd

Asst. Prof. Dr. Ahmed Hussein Abdel Sada University of Muthanna College Of Education For Human Sciences

Dr. Haidar Hadi Khalkal Al Shaibani Directorate of Education - Najaf Ashraf

Prof. Dr. Hassan Hamid AL-Fayyad

University of Kufa - College of Basic Education

Copy Editors (Arabic)

Dr. Ammar Hassan Al Khozai

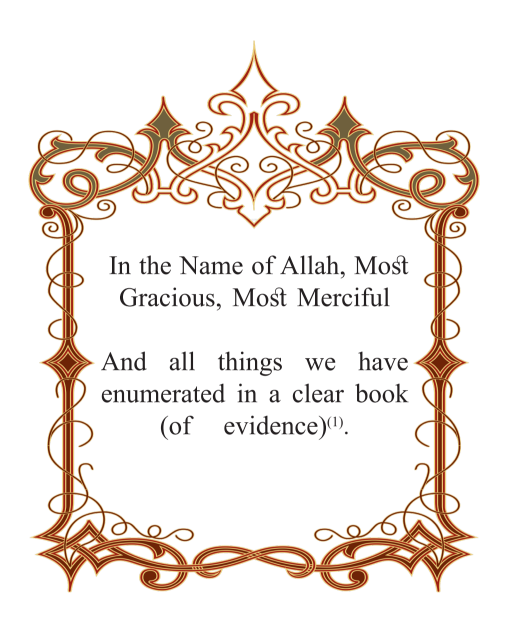
Asst. Lectur. Ali Abbas Al-Rubaie

Financial and Management
Dr. Ammar Hassan Al Khozai
Ahmed Adnan Al-Muamar
Zaman Jaafar Kadhim
Ali Jassim Mohammed Ali

Copy Editors (English)
Hassan Ali Abd AL-Ameer

Design And Production Ahmed Abbas Mahdi

# 3&3&3&3&3&3&3&3&3&3&3&3 **Editor-In-Chief** Prof. Dr. Abbas Ali Hussein Al-Faham University of Kufa- College of Education for Girls **Managing Editor** Prof. Dr. Ali Abdel Fattah El Hadj Farhood **Babylon University College of Education for Human Sciences**



1- Abodullah Yussif Ali, The Holy Quran, Text Translation and Comment,(Kuwait: That El-salasil,1989), Iyat 12,Sura,Yasin.

# Al-MUBEEN

| CAEAEAEAEAEAEAEAEAEAEAEA

# **Quarterly Adjudicated Journal**

Concerned with the Sciences of Road of Eloquence (Nahj Albalagha) and the chronicle of Imam Ali (a.s)

And his thought

Issued By

General Secretariat of the Holy Al-hussien Shrine

Nahjul Balagha Sciences Foundation

## Licensed by

Ministry of Higher Education and Scientific Research
Reliable for Scientific Promotion

Fifth Year. Eleventh Edition

Rabi' al-Thani 1442 AH - November 2020 AD